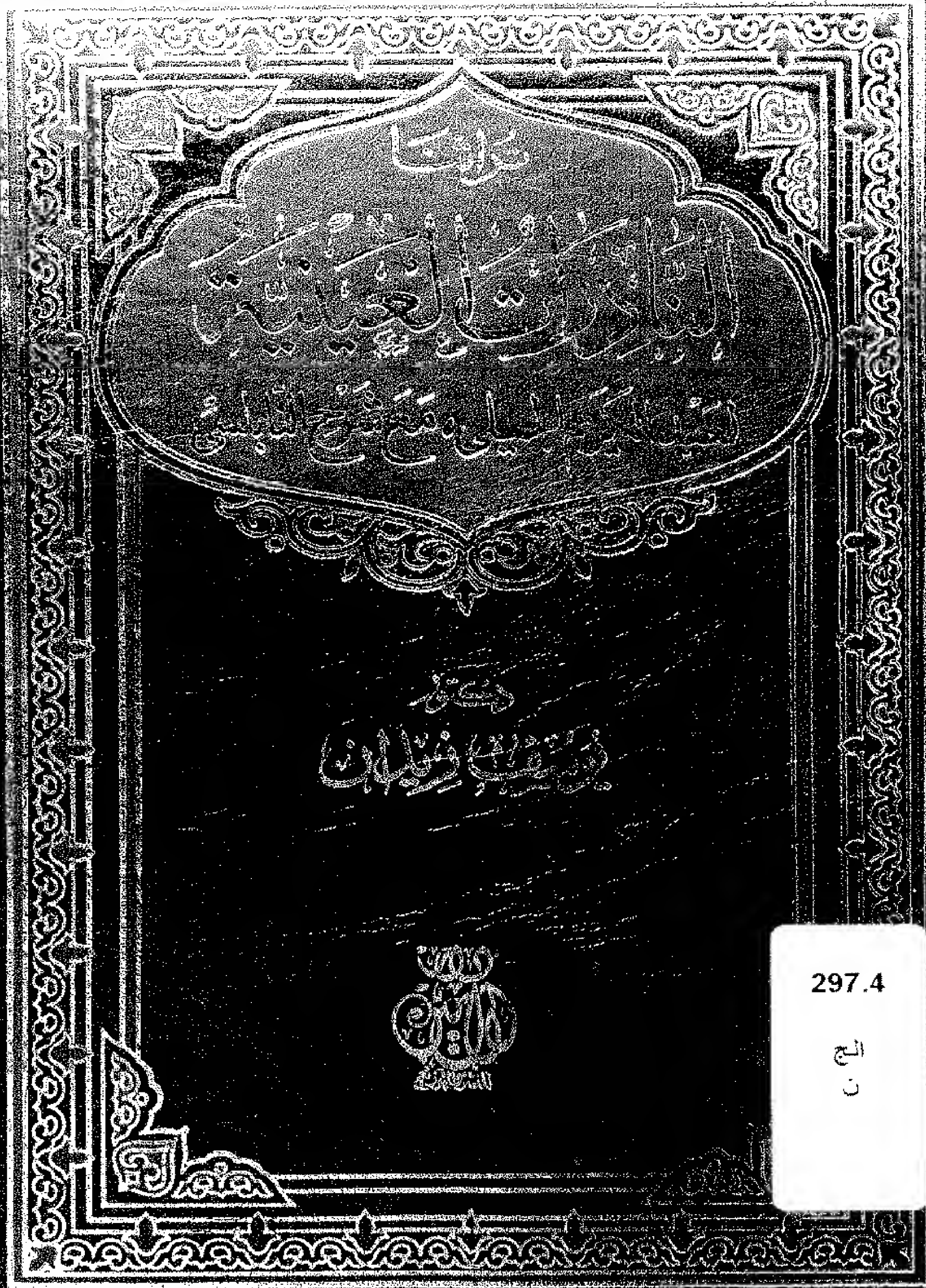


297.4

ج









النَّادِرُاتُ الْعَيْنَيَّةُ

# تراثنا

سلسلة كتب تصدرها دار الأمين بإشراف الدكتور يوسف زيدان، تُعنى بنشر الأعمال الأصلية في مجال التراث العربي، كما لم يسبق نشره من أعمال تراثية محققة أو مولفة؛ وتراعي السلسلة فيها بصدر عنها من كتب، القواعد العلمية الرصينة، المعمول بها في مجال التأليف والتحقيق التراثي الجاد.

## \* صدر منها \*

- التراث المجهول  
للدكتور / يوسف زيدان (تأليف)
- حديقة الحقيقة، لسانى  
للدكتور / إبراهيم الدسوقي شتا (ترجمة)
- حقيقة العبادة عند محن الدين بن عربي  
للدكتور / كرم أمين أبو كرم (تأليف)
- ابن القطائع الصقلى  
للدكتور / أحد محمد عبد الدايم (تأليف)
- الفكر الصوفي  
للدكتور / يوسف زيدان (تأليف)
- حس بن يقظان  
للدكتور / يوسف زيدان (دراسة وتحقيق)
- ديوان ابن الصباغ الجذاوى  
د. محمد زكريا عتائى / د. أنور السنوسى (تحقيق)
- شرح مشكلات الفتوحات المكية  
لابن عربي، الجيلانى  
للدكتور / يوسف زيدان (دراسة وتحقيق)
- النادرات العينية لعبد الكريم الجيلانى  
مع شرح الغابس  
للدكتور / يوسف زيدان (تحقيق)

سلسلة تنشرها  
دار الأمين للطباعة والتوزيع  
مما ينبع من انتشار فكره في مختلف ربوع العالم

دار الأمين

طبع \* نشر \* توزيع

القاهرة : ٧ شارع رامز من شارع متصرور  
(محطة مصر وآفاق سعد زغلول)  
ت/ف : ٢٥٤٦٦٨٧ ف : ٣٠٠١٣٠  
من. ب: ١٣١٥ العتبة ١١٥١١

الجيزة : ١ شارع سوهاج من شارع  
الزقازيق (خلف قاعة سيد درويش)  
الهرم - تليفون: ٥٦٤١٩٩  
من. ب: ١٧٠٢ العتبة ١١٥١١  
جمهورية مصر العربية

جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة  
للنـاـشـرـ ولا يجوز إعادة طبع أو اقتباس أي  
جزء منه بدون إذن كتابي من النـاـشـرـ.

الطبعة الأولى  
١٩٩٩ - ١٤١٩

رقم الإيداع ١٩٩٩/١٨١٤  
ISBN: 977-279-223-0

التنفيذ الطباعـرـ: دار الأمـنـ للطبـاعـةـ

تراثنا

النادرات العيلية  
لعبد الكاظم الجيلي، مع شرح النابسي

دكته  
يوسف بن فلاح





بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ



فِي مَحْلِ الْإِهْدَاءِ : . . . . .  
كُنْتُ عَبِيرًا مَنَامًا فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الْأُخْرَى ،  
وَعَبِيرًا عَنْ هَذِهِ الصُّورَةِ الَّتِي ظَهَرَتْ كَمَا مِنْا ، وَمَخْرُونَاهَا  
مِنْ عَيْنٍ بِصَبَرَتْنَا ، لَعِرْفَنَا الْحَقَّ تَعَالَى ، وَتَحَقَّقَنَا أَنَّهُ لَا يُشَبِّهُ  
شَيْئًا مِمَّا نَذَرَ كَمَّهُ بِالْحَسْنِ أَوْ بِالْعَقْلِ ، وَخَصَّنَا عَلَى الإِيمَانِ  
الْكَامِلِ ( النَّابِسِي : الْمَعْارِفُ الْغَيْبِيَّةُ )



## تَمْهِيدٌ

عَلَى الرُّغْمِ مِنْ اهْتِمَامِ الْبَاحِثِينَ فِي حَقْلِ الدِّرَاسَاتِ الْإِسْلَامِيَّةِ بِدِيرَاسَةِ التَّصْوِفِ فِي الْإِسْلَامِ ، إِلَّا أَنَّا نُلَاحِظُ أَنَّ الشِّعْرَ الصُّوفِيَّ الْإِسْلَامِيَّ لَمْ يَتَّقَ بَعْدَ مَا يَسْتَحِقُهُ مِنْ عِنَاءً .. فَقَدْ انصَبَتْ مُعَظَّمُ جُهُودِ الدَّارِسِينَ عَلَى بَحْثِ مَعْنى التَّصْوِفِ وَنَشَاطِهِ ، ثُمَّ تَرَجَّمَهُ أَعْلَامُهُ وَدِرَاسَةُ اتِّجَاهَاتِهِ الْمُخْتَلِفَةِ ، فُونَ الْإِنْفَاتِ إِلَى أَهمِيَّةِ الشَّكْلِ الَّذِي عَبَرَ بِهِ الصُّورِيَّةُ عَنْ أَخْوَالِهِمْ ، وَتَرَجَّمُوا بِهِ تَحْرِيَتَهُمُ الْفَرِيدَةَ .

وَكَانَ إِيجَادُ شَكْلٍ تَعْبِيرِيٍّ مُنَاسِبٍ ، إِشْكَالِيَّةُ كُبِيرٍ فِي تَارِيخِ التَّصْوِفِ فِي الْإِسْلَامِ ، فَاللُّغَةُ الَّتِي يَتَحَدَّثُ بِهَا النَّاسُ الْعَادِيُّونَ ، لَمْ تَكُنْ قَادِرَةً عَلَى تَرْجَمَةِ مَعَانِي الصُّورِيَّةِ .. وَمِنْ ثُمَّ ، فَقَدْ رَاجَهُتِ الصُّورِيَّةُ الْأَوَّلَى مَحْنَ شَدِيدَةَ يَسْتَبِبُ مَا صَدَرَ عَنْهُمْ مِنْ أَقْوَالٍ ، أَذْعَلَهُمُ النَّاسُ فِي يَابِي الشَّطْلَحِ فَسَكَتَ عَنْهُمُ الْبَعْضُ وَمَنَعَ الْخَرْضَ فِيهَا ، وَسَارَ الْأَخْرُونَ عَلَيْهَا ، إِذَا كَانَتْ تُبَرُّ حَفِيظَتَهُمْ وَكُوِّدَتْ سَرْلَ أَسْوَارِ إِيمَانِهِمْ نَارًا ، أَضْرَمَهَا بَعْضُ الْفَقَهَاءِ فِيمَا يَعْدُ .

وَانْتَسَعَ لِأَهْلِ الطَّرِيقِ ، أَنَّ الشَّطْلَحَاتِ لَيْسَتْ شَكْلًا مُنَاسِبًا لِلتَّعْبِيرِ عَنْ تِلْكَ الْأَخْوَالِ غَيْرِ الْعَادِيَّةِ الَّتِي يُعَايِشُونَهَا ، وَعَنْ تِلْكَ الْمَعَانِي الدَّقِيقَةِ الَّتِي اطْلَعُوا عَلَيْهَا ، وَأَنَّ الْأَشَدَّ خَطَرًا فِي تِلْكَ الشَّطْلَحَاتِ ، أَنَّهَا أَغْطَتَ لِلْأَغْيَارِ حَقَّ التَّصْوِفِ فِي دِمَائِهِمْ .. كَمَا حَدَّثَ مَعَ الْمَلَاجِ !

ونَدَمَتْتُ الْمَلَأَجِي بِفَنَادِقَ - سَنَةِ ٢٠٩ هِجْرِيَةَ - كَانَ عَلَى الصُّورِيَّةِ  
الْمُلْحِينَ، أَذْهَوْجُهُمْ أَقْصَمُهُمْ مِنْ كُلِّهَا، إِذَا مَا أَرَادُوا التَّضْرِيبَ بِمَا لَدُنْهُمْ، حَتَّى  
لَا يَلْقَوْا الْمُفْجَعَ الْقَوِيَّ لِغَيْرِهِمْ هَذِهِ نِسَاءُ وَرَجُلُّونَ لَا يَقْعُدُونَ فِي تِلْكَةِ الْمَفَارِقَةِ الَّتِي  
عَانَى مِنْهَا أَوْ عَكَرَ الشَّيْلِيَّ رَأْمَ مُخَلَّصَهُ مِنْهَا غَيْرُ تَهْمَةِ الْجَنُونِ .. بِعِبَارَةِ أُخْرَى،  
كُلُّهُ سَخَّلَ الصُّورِيَّةَ الْمُرْوِجَ مِنْ هَذَا الْمَلَقِ، يَبْهَادُ ذَلِكَ الشَّكْلَ الْمَلَاقِمِ الَّذِي  
لَمْ يَجِدْ كُلُّهُمُ الْمَدِيْتَ عَنْ أَخْوَاهُمْ، وَيَجْتَهُمُ فِي الْوَقْتِ الْمُنْسَبِ الْأَصْطَدَامِ بِالنَّقَاءِ  
وَالْعَاسِكَةِ ..

وَكَانَ لُغَةُ الرَّمْزِ وَالإِشَارَةِ، هِيَ الْطَّرِيقُ الَّذِي سَلَكَهُ الصُّورِيَّةُ وَخَرَجُوا  
بِهِ مِنْ هَذِهِ الْإِشْكَالِيَّةِ الْتَّحْيِيَّةِ دِمَاعِهِمْ إِنْ هُمْ يَأْخُرُوا بِالسِّرِّ أَوْ اتَّهَمُونَ لُغَةَ الرَّمْزِ  
الصُّورِيَّيِّيِّةِ إِلَى الْأَكْثَرِيَّةِ أَشْكَالِيَّةِ رِئَسَهُ .. أَوْلَاهَا الْكِبَابَةُ - الشَّرِقَةُ - بِلْفَةِ مُؤْغِلَةٍ فِي  
الْإِسْتِعْلَاقِ الْمُتَحَمِّيَّةِ . عَلَى نَغْيِرِ مَا نَجْلَهُ فِي مُؤْلِفَاتِهِنَّ سَبْعِينَ حَاصِّةَ كِتَابَهُ:  
بِلَالُ الْعَارِيُّ وَهُنَى مُؤْلِفَاتِ السَّهْرَ وَرَدِيِّ الْإِشْرَاقِيِّ، حَاصِّةَ رَسَائِلَةِ الصُّغْرَى ..  
وَهُنَى ذَلِكَ بَسْتَ الْمَلَّامَاتِ، كَالْقُتُورَحَاتِ الْمَكِيَّةِ وَفُصُوصِ الْحِكْمَ وَالْإِنْسَانِ  
الْكَافِيِّ ..

وَالشَّكْلُ «الثَّانِي بَيْنَ أَشْكَالِ التَّغْيِيرِ الرَّمْزِيِّ عِنْدَ الصُّورِيَّةِ»، هُوَ الْأَقْاصِيَّصُ  
الرَّمْزِيَّيَّهُ رَهْبَيَّةُ الْأَثَابِ .. وَذَلِكَ كَمَا فِي قِصَّتِنِي : مَنْ هُنْ يَنْظَانُ لِأَنِّي بِيَنِي  
رَأَيْنِ حَلْفَيِّ، وَرَأَيْتُنِي : أَصْرَارَتِ أَجْيَنْجَةَ جِبْرِيلَ وَالْفَرِيَّةَ الْفَرِيَّةَ لِلسَّهْرَ وَرَدِيِّي،  
وَقِصَّةَ قَوْمَهُ وَرَأَيْتُهَا لِفَرِيِّي الدِّينِ الْعَطَّارِ .. وَغَيْرُ ذَلِكَ الْكَبِيرِ مِنَ الْقَصَصِ  
الرَّمْزِيَّهُ الصُّورِيِّ .. بَنِي مِثْلِ : سَلَامَانَ وَأَبْسَال .. وَرِسَالَةِ الطَّيْرِ لِلشَّيْخِ الرَّئِسِ ..

وَكَذَا الشَّغَرُ الصُّورِيُّ مُوْتَقَالُهُ الْأَكْثَالِ . فَقَدْ اسْتَطَاعَ شَعْرَاءُ  
الصُّورِيَّةِ مِنْ أَشْكالِهِنِ الْفَارِضِيِّ .. الْمِنْ الْجَهْنَمِيِّ .. الشَّشْتَرِيِّ .. الْجَيْلِيِّ ..  
وَغَوْهَمِ .. لَا يَعْيَسُ وَأَعْنَ أَدَقِ الْعَانِيِّ الصُّورِيَّةِ .. بَنِي خِيلَالِ الشَّغَرِ ..

وعلى الحقيقة، فهناك علاقة وثيقة بين الشعر والتصوف. فما الشعر في النهاية إلا تفاصيل لحالة شعورية، وتحrirية يتحرر فيها الشاعر من تراكمات العادة، فينطلق جسده الأدبي نحو أفق رحبو فسيح، يُتيح له: رؤية جديدة للأشياء. وبقدر عمق التحريرية التي يعيشها الشاعر أو يعيشهما، يتحقق روحيّة الشعر صادقاً.. ومن هنا جاء قوله: إن الوحي لا يهبط على الشاعر إنما الشاعر يهبط على وحيه.

وهذا التحرر من تراكمات العادة، ومن تمثل الأشياء للمرء، يُعدُّ خاصية للشعر والتصوف على حد سواء؛ فالصوفي يسعى من خلال رياضاته ومجاهداته روحيّة، إلى أن يتحرر من رقّة الحس ليصلّى عالم التور.. ومتى، تلمح أنوار التحرير، فيرى السالك الصوفي الأشياء (بقلبه) وملأها: رؤية جديدة للأشياء! وهكذا ينطلق كلُّ من الشعر والتصوف من نقطة واحدة تقريباً، تنتهي إلى هذه المشاهدة التي تسمى عند الصوفي كشفاً، وعنده الشاعر إلهاماً.

ونظراً لتلك الطبيعة المتشابهة بين التصوف والشعر، فقد لجأ الصوفية المسلمين إلى التغيير من خلال القصائد - التي أضاف إليها شعراء الصوفية طابعاً رمزيّاً ذا مذاق خاص<sup>(١)</sup> - فصوروا من خلال الآيات مجاهمتهم الروحية ومشاهداتهم ال فوقية وأنوارهم الخاصة التي كانت قد بدت، منذ القرن السادس الهجري ، تأخذ شكلاً ملمسياً.

(١) لم يكن الشعراء الصوفيون أول من رمزوا إلى شعرهم، فقد فعل ذلك المتنبي في قصائده التي أشتهر بها بمحنة، حيث يتكلّم عن الحسين وتغنى بها سيف الدولة الحمداني (انظر، د. سامي نمير: ملخص وحلقة تصريحية من ٢٣٩).. ولكن رموز الصوفية في الشعراء، كانت دائماً ذات اصطلاحات ودلائل خاصة، لا يجد لها عيّنة غير الصوفية من الشعراء.

وَقَصِيلَةُ النَّادِيرَاتُ لِعَبْدِ الرَّحْمَنِ الْجَيْلَانِيِّ ، وَاحِدَةٌ مِنْ أَهْمَمِ - رَأْطُولِ -  
قَصَائِدِ الشِّعْرِ الصُّورِيِّ الرَّمْزِيِّ . اسْتَطَاعَ الْجَيْلَانِيُّ - بِشَاعِرِيَّتِهِ الْمَرْهَفَةِ - أَنْ يُصَوِّرَ  
مِنْ خِلَالِ آثِيرَاتِهَا كُلَّ أَغْرِاضِهِ الْتَّوْقِيقِيةِ . وَكَانَ الرَّمْزُ الصُّورِيُّ - بِوَصْفِهِ لُغَةُ  
الْقَوْمِ<sup>(۱)</sup> - هُوَ أَدَاءٌ لِلإِشَارَةِ إِلَى هَذِهِ الْأَغْرِاضِ .. فَجَاءَتِ الْقَصِيلَةُ ، كَمِرَاةُ  
الْعَكْسِ عَلَيْهَا فِكْرُ الْجَيْلَانِيِّ بِوَصْفِهِ صُورِيَّاً وَمُتَفَلِّسِيَّاً . هَذَا الْفِكْرُ الَّذِي هُوَ فِي  
الْحَقِيقَةِ فِكْرُ التَّصَوُّفِ الْفَلَسْفِيِّ كُلُّهُ ، فِي الْمُرْحَلَةِ الْوَاقِعَةِ مَا بَيْنَ الْقَرَائِينِ السَّادِسِ  
وَالْتَّاسِعِ الْمُعْرِيَّينِ<sup>(۲)</sup> .

وَكَانَتِ الْقَصِيلَةُ - مَعَ أَهْمَيَّتِهَا الْأَدِيَّةِ وَالصُّورِيَّةِ - مَخْطُوَّةً .. فَكَانَتْ  
إِلَى حَانِتِهِ كَوْنُهَا شَهَادَةٌ عَلَى لَوْنِ مِنَ الْوَانِ تُرَاثَنَا ، شَهَادَةٌ عَلَى إِعْمَالِنَا لِهَذَا  
الْتُّرَاثِ ।

\* \* \*

وَعَلَى الصَّفَحَاتِ التَّالِيَّةِ ، نُقَدِّمُ الْقَصِيلَةَ النَّادِيرَاتِ الْعَيْنِيَّةَ ، فِي ثُوبٍ يَلْبِسُ  
بِهَا مِنَ التَّحْقِيقِ الْعَلْمِيِّ ، وَنُرْدِفُهَا بِفَقَرَاتٍ مِنْ شَرْحِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ النَّابُلُسِيِّ الَّذِي  
جَعَلَهُ بِعُنْوانِ : الْمَعَارِفُ الْفَلَسْفِيَّةُ فِي شَرْحِ الْعَيْنِيَّةِ الْجَيْلَانِيَّةِ .. وَكَانَ هُوَ الْآخِرُ  
مَخْطُوَّهُ .

وَلَعْلَمَا نَكُونُ بِإِخْرَاجِ هَذِهِ الصَّفَحَةِ مِنَ التُّرَاثِ الْمَخْطُوَّ طِرْيَقَ الصُّوَابِ بَخْرُ مَعْرِفَةِ ثَقَافَةٍ وَفِكْرِ الْمَاضِيِّ ، الَّتِي هِيَ غَصَّصَتْ لِأَكْدُ مِنْهُ فِي  
تَشْكِيلِ ثَقَافَةٍ وَفِكْرِ الْمَاضِيرِ ।

(۱) لِأَجِيزُ تَعْرِيفَ أَنِّي جُنْيٌ لِيَعْدُ اللُّغَةُ بِأَنَّهُ : أَصْوَاتٌ يَنْهَاكُرُّ بِهَا كُلُّ قَوْمٍ غَنِّ أَغْرِاضِهِمْ ।

(۲) راجعَ كَاتِبَنَا : الْفِكْرُ الصُّورِيُّ (الطبعةُ الثَّانِيَّةُ ، دَارُ الْأَمِينِ ۱۹۹۸)

وَسَوْفَ نَعْرِضُ لِمُخْطُوتِ مَنهج التَّحْقِيقِ النَّقْدِيِّ الَّذِي اتَّبَعْنَا، ثُمَّ نُقَدِّمُ  
قَصْرِيَّةَ الْجِيلِيِّ بَعْدَ تَحْقِيقِهَا وَالْتَّعْلِيقِ عَلَيْهَا، ثُمَّ فَقَرَاتٍ مُفَطَّلَةً مِنْ شَرْحِ عَبْدِ  
الْغَنِيِّ النَّابُلُسِيِّ، وَنُرْدِفُ ذَلِكَ كُلَّهُ بِكَشَافَاتِ التَّحْقِيقِ.

وَقَدْ حَاوَلْنَا - جُهْدَ الطَّاقَةِ - أَلَا يَفْوَتَنَا شَيْءٌ مِنْ لَوَازِمِ الإِخْرَاجِ الْعُلُوِّيِّ  
لِلْتَّرَاثِ الْمُخْطُوطِ .. فَإِنْ ظَهَرَ شَيْءٌ مِنْ نَفْسِنِ فِي ذَلِكَ، فَمَرَدَ الْأَمْرُ إِلَى جَهْلِنَا  
بِهِ، وَلَئِنْ لَكَرِنَا قَدْ أَهْمَلْنَا اسْتِيقَاءَهُ ۱

\* \* \*

وَتَعْلَمُ الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ مَا يَضْمُنُهُ هَذَا الْكِتَابُ مِنْ تَحْقِيقِ لِلْفَسَادَاتِ  
وَشَرْحِهَا، كَانَ فِي أَصْبَاهِ : الْمُحَمَّدُ الثَّانِي مِنْ رِسَالَتِنَا لِلْمَاجِسِتِرِ ، الَّتِي نَلَّا بِهَا  
هَذِهِ الْدَّرْجَةَ - بِاِمْتِيَازٍ - مِنْ جَامِعَةِ الإِسْكَنْدَرِيَّةِ، فِي أُوَاسِطِ سَنَةِ ۱۹۸۵  
مِيلَادِيَّة .. وَبَعْدَهَا بِثَلَاثِ سَنَوَاتٍ، صَدَرَتُ الْطَّبِيعَةُ الْأُولَى مِنَ الْكِتَابِ بِيَهُرُوتِ  
(وَهِيَ طَبِيعَةُ لَمْ يُكَتَّبْ لَهَا الْإِنْتِشَارُ) حَتَّى إِذَا مَرَّتْ عَشْرُ سَنَوَاتٍ، بَعْدَ صُثُورِ  
الْطَّبِيعَةِ الْأُولَى، جَاءَتْ هَذِهِ الْطَّبِيعَةُ الثَّانِيَّةُ، مُصَحَّحةً مُنْقَحَةً . وَكُنْتُ أَرْجُو أَنْ  
أَزِيدَهَا بِيَقِينٍ قَصَادِيَّ عَبْدِ الْكَرِيمِ الْجِيلِيِّ، وَأَشْعَارِهِ الصُّورِيَّةِ الَّتِي حَمَّلَهَا مِنْ  
أَغْمَالِهِ الْمُتَفَرِّقةِ - الْمُطْبُوعَةِ وَالْمُخْطُوطَةِ - خِلَالِ السَّنَوَاتِ الْعَشْرِ الْمَاضِيَّةِ؛ ثُمَّ  
رَأَيْتُ أَنَّ ذَلِكَ سَوْفَ يُؤَخِّرُ صُثُورَ هَذِهِ الْطَّبِيعَةِ، وَأَنَّ الْأَخْذَرَ إِرْجَاؤهُ لِيَصْنُرُ -  
مَشَى أَرَادَ اللَّهُ - فِي كِتَابِ مَخْمُوعٍ، يَكُونُ عُنْوَانُهُ : دِيوَانُ عَبْدِ الْكَرِيمِ الْجِيلِيِّ.  
وَاللَّهُ الْمَرْفُقُ .

د. يُوسُفُ زِيَّدَان

الإِسْكَنْدَرِيَّةُ فِي أَوَّلِ دِيْسِنِرِ ۱۹۹۸ م

الْمَوَاقِعُ مُتَصَّفٌ شَعْبَانَ ۱۴۱۹ هـ



# **مَنهَجُ التَّحْقِيقِ النَّفْدِي**



قبل الدخول إلى تفاصيل منهج التحقيق النقدي الذي اتبناه في تحقيق النصوص المخطوطة للقصيدة وشرحها ، وهو المنهج الذي استخلصناه من مؤلفات الأسئلة في هذا الفن ، وعلى وجه الخصوص ما كتبه الدكتور عبد السلام هارون<sup>(١)</sup> ، وما تحدث عنه المستشرق الألماني بير جسواسر في محاضراته<sup>(٢)</sup> ، وما سار عليه المحققون الذين سبقونا في هذا الميدان .. تتحدث أولاً عن الجيلي وقصيدة النادرات وشرح النابليسي عليها .

ومن بعد ذلك ، نذكر الأصول المخطوطة للقصيدة وشرحها ، ونقدم وصفاً للنسخة التي اعتمدنا عليها في تحقيقنا ، والطريقة التي اتبناها في المقابلة . وكذلك الهوامش وفهارس التحقيق ، ثم الملاحظات التي ظهرت أثناء تحقيق النصوص .. وفي النهاية ، نماذج فوتوغرافية من المخطوطات ، والرموز التي تم استعمالها في التحقيق ..

### الجيلي

عبد الكريم الجيلي واحدٌ من كبار صوفية الإسلام وفلسفتهم<sup>(٣)</sup> ، ويعتبر الجيلي - الذي لا يزال معظم تراثه مخطوطاً لم ينشر ، وما طبع منه طبع يسلون

(١) عبد السلام هارون : تحقيق النصوص ونشرها ، مكتبة الماخفي بالقاهرة ١٩٧٧ .

(٢) بير جسواسر : أصول نقد النصوص ونشر الكتب (مجموعه محاضرات جمعها وقدم لها د. محمد حدى البكري - دار المريخ ، الرياض ١٩٨٢) .

(٣) انظر كتابنا :

- عبد الكريم الجيلي ، فيلسوف الصرفية (المطبعة المصرية العامة للكتاب - سلسلة أعلام العرب) .

تحقيق ١ من أهم العبرين عن النظرية الصوفية في الفكر الإسلامي .. ولقب الجيلاني نسبة إلى جيلان وهي منطقة فارسية ينتسب إليها الكثير من رجال العلم والثقافة في تاريخ الإسلام<sup>(١)</sup> . وكان مولد الجيلاني في أول شهر حرم سنة ٧٦٧ هجرية ، لكنه ما لبث أن رحل في سن مبكرة ليس بسجع في الأرض على طريقة صوفية عصره .

قضى الجيلاني حياته في السفر والسياحة ، فزار الهند وبلاط فارس والعراق ، ونزل مصر وفلسطين والمحاجز وأرض اليمن .. وكانت وفاته بمدينة زبيد ببلاد اليمن سنة ٨٢٦ هجرية .

وخلال سياحات الجيلاني المستمرة ، حصل الرجل الكثير من العلوم والمعارف ، فأحاط بالتراث اليوناني ، وعرف أسرار اللغات الهندية والفارسية والعربية ، وألف بكل هذه اللغات ١ كما كان عالماً بالحروف وحساب الجمل ، إلى جانب درايته الواسعة بالذهب والعقائد غير الإسلامية ، ويفضون المعارف الإسلامية كالفقه والتفسير .

أما عن تصوفه ، فقد أخذ الطريق عن شيخه شرف الدين إسماعيل الجبرتي (المتوفى سنة ٨٠٦ هجرية) الذي كان آنذاك شيخاً لصوفية اليمن .. وقد كان الجبرتي في أول أمره من أتباع الطريقة القادرية ، ثم ما لبث أن كون مدرسة خاصة قامت على فكر محيي الدين بن عربي فكان يدعو تلامذته ومربييه إلى قراءة مؤلفات ابن عربي - كالفتوحات المكية وفصول الحكم - ومن هنا

---

(١) اتفق المؤرخون على أنه : إذا انتسب الرجل إلى جيلان نفسها ، يقال له جيلاني .. وإذا انتسب بعض أهلها ، قوله جيلاني ! وقد انتسب عبد الكريم الجيلاني إلى الإمام عبد القادر الجيلاني .

ظهرت تلك الصلة القرية بين عبد الكريم الجيلاني راين عربى، الذى لقبه الصوفية  
بالشيخ الأكبر .

ونترك الجيلاني حديثاً من المؤلفات غير قصيدة النادرات ، وكان أسلوبه فى  
هذه المؤلفات - التى تربو على الثلاثين - مفعماً بالرمزية الشديدة ولغة الإشارة  
والتلويح . ومن أشهر مؤلفاته : الإنسان الكامل فى معرفة الأواخر والأوائل -  
الكمالات الإلهية - خنية أرباب السماع - الكهف والرقيم .. الخ ، وقد غفل  
معظم هذاتراث مخطوطاً ، يختبئ فى دهاليز المخازن الخطية التلدية يشكى  
التاكل ويتهدى الفقد والضياع .

### النادرات العجيبة

النادرات واحدة من أطول الآثار الشعرية فى التصوف الإسلامى ، وهى  
تتألف من ٥٣٤ بيتاً . ولا نعلم أن هناك قصيدة صوفية تتجاوزها فى عدد  
الأبيات، اللهم إلا ناقية ابن الفارض الكبير (نظم السلوك) واللى تقع فى  
٦٦٧ بيتاً .

وقصيدة النادرات من بحر الطويل ، وتفعيلاته (فعولن مفاعيلن فعون  
مناعيلن) ونكرر هذه التفعيلات - ؛ تفعيلات فى كل شطر - فتعطى كميات  
كثيرة من السواكن والمحركات ، مما يتيح للشاعر أن يعبر عن المعنى الذى  
يدور فى ذهنه بأكبر قدر من الألفاظ ، ومن هنا كان البحر (الطويل) من أشهر  
البحور وأكثرها تداولاً ووروداً فى أشعار العرب القدماء<sup>(١)</sup> .

---

(١) محمود مصطفى : أمدى سهل إلى علمي الخليل (مطبعة الخليل ١٩٣٦) ص ٣٥ .

ولايوجد هناك أدنى شك في نسبة النادرات العينية لعبد الكرييم الجيلى، فهو يشير إليها فى مولفاته الأخرى المقطوع بصحبة نسبتها إليه ، خاصة كتابه الإنسان الكامل .. وقد أتم الجيلى تأليف هذه القصيدة ، قبل سنة ٨٠٥ هجرية، ولكننا لا نعلم تاريخ تأليفها على وجه الدقة ، فالجيلى لم يُشر إلى ذلك قط ، وكذلك الشراح والمساخ الذين تناقلوها من بعده .. وإن كان ثابت أن تاريخ تأليفها ، سابق على تاريخ تأليف كتاب الإنسان الكامل الذى وضعه الجيلى سنة ٨٠٥ هجرية .

وهناك اختلاف حول تسمية القصيدة ، فالجيلى يدعوها بقصيدته العينية<sup>(١)</sup> ، وبالنادرات ، وبالبادر الغيبة والنادر العينية<sup>(٢)</sup> – وهو العنوان الوارد في معجم المؤلفين<sup>(٣)</sup> – وبالنادر العينية في البادر الغيبة .. وأيضاً النادرات العينية في البادرات الغيبة . وقد أثبت بروكلمان عدة نسخ للقصيدة بهذه العنوانين السابقتين كلها ، إلى جانب نسخة بعنوان : البدایات العینیة والنادرات الغيبة . كما يذكر بروكلمان في نفس الموضع مولفًا للجيلي بعنوان : قصيدة الدرر<sup>(٤)</sup> .. والأرجح أن قصيدة الدرر هذه ، ليست النادرات العينية ، وإنما قصيدة الجيلى المسماة الدرة الوحيدة في اللجة السعيدة . وهي قصيدة تتألف من ٩٥ بيتاً – أوردها في الإنسان الكامل<sup>(٥)</sup> – يقول مطلعها :

(١) الجيلى : الإنسان الكامل ١ / ٢٨ .

(٢) المرجع السابق ، ١ / ٥٤ .

(٣) عمر كمال : معجم المؤلفين ٣ / ٣١٣ .

(٤) Brockelmann . Giesheichte der Arabischen Litteratur (Lieder). 2/285 = 19.

(٥) الإنسان الكامل : ٢ / ٤٤ .

**قلبٌ أطْسَاعٌ وَجَدَ فِيهِ جَنَانَةٌ**  
**وَعَصَى الْقَوَادِلَ مِرْسَهُ وَلَسَانَةٌ**  
**عَقَدَ الْعَقِيقَ مِنَ الْعَيْسَوْنِ لَا نَةٌ**  
**فَقَدَ الْعَقِيقَ وَمَنْ هُمُّو أَغْيَانَةٌ<sup>(١)</sup>**

ولعل هذا الاختلاف في عنوان القصيدة ، وتعدد تسمياتها ، هو السبب في عدم ذكر النابليسي عنواناً لها في شرحه ، مكتفياً بقوله : عينية الجيلاني<sup>(٢)</sup> .. وإن كان ذلك - من جهة أخرى - يؤكد أن القصيدة كانت ذات شهرة في الأوساط الصوفية آنذاك ، مما أخنى عن البحث في عنوانها .

وعموماً ، فإننا نرى أن أقرب عنوان للقصيدة هو الشادرات العينية في البادرات الغيبة وذلك من حيث إنها - حسبما يرى مؤلفها - تاليف من أبيات ، كل بيت منها (نادرة) تنتهي بقافية (العين) وتشهد عن (بادرة غيبة) .. والبادرات - أو البرادر والبراده - في اصطلاح الصوفية ، هي : ما يفتح القلب من الغيب على سبيل الوهلة ، إما لمحب فرح ، أو موجب ترح<sup>(٣)</sup> .

أما من حيث المكانة الصوفية للنادرات ، فهي نصٌّ من أهم النصوص التي عبرت عن فكر الصوفية في هذه المرحلة التي عاش فيها الجيلاني ، وهو يصفها بأنها : قصيدة عظيمة ، لم يسع الزمان على كتم الحقائق مثل طرازها ، ولم يسمع بفهمها لاعتراضها<sup>(٤)</sup> .. أما النابليسي فيقول في شرحه أن العينية : هي

(١) الأبيات من بحر الكامل وتفعيلاته (متفاعلن متفاعلن متتفاعل) هي الشطر الواحد .

(٢) النابليسي : المعرف الغريبة في شرح العينية الجيلانية (المقدمة) .

(٣) ابن عروس : اصطلاح الصوفية (رسائل ابن عروس - حسبر آباء الدكن) ص ١٠ وأيضاً ، الرسالة القشيرية (مطبعة صبيح بالأردن) ص ٦٩ .

(٤) الجيلاني : الإنسان الكامل ١/٢٨ .

الدورة المصونة ، والجوهرة المكتوسة .. الخ<sup>(١)</sup> . ويقول صاحب (منظوم قلائد اللؤلؤ النفيس) إنها تصيدة : لم يجئ بعثتها لمن الدهور والأعصار ، ولم يسلك أحد مسلكها .. ولا يمكن وصفها بـسان العباره ، ولا يقدر على نعتها ببيان الإشارة ، لما احتوت عليه من صنائع لطائف كلمات ذوقية وبذائع غرائب ترشحات شعرية .. وفي وصف التصيدة يقول :

مَنْظُومَةُ كَاللُّؤلُؤِ فِي شَائِهَا

وَقَدْ حَوَّتْ سِرًا يَا غَلَائِهَا<sup>(٢)</sup>

كَانَهَا غَارِيَةً قَدْ تَسَدَّتْ

تُخْلِي عَلَى الْأَخْيَانِ فِي حَائِهَا

وَرَاقَ مَغْتَسِي صَرْفٍ وَرَاحَائِهَا

لِمُجْشَلٍ مَا تَبَسَّنَ بِذَمَانِهَا

وَأَقْبَلَتْ مُسْتَفِرَةً وَجْهَهَا

تَزَفَّفُو بِمَغْنَى حُسْنِ إِفْسَانِهَا

تُضَيِّنِي فُرْزَادَ الصَّبَبِ مِنْ لَحْظِهَا

وَكَسَلُبَ الْقَلْلَ بِأَجْفَانِهَا

قَدْ سَرَى مِرْسَى مِنْ جُلَامِهَا

وَحَائِسِي طَائِتْ بِالْحَائِهَا

(١) التايلرس : المعارف الغبية .. (المقدمة) .

(٢) الآيات من بحر السريع وتفعيلاته (مستعملن مستعملن مفعولات ) في الشطر الواحد .

فَهَذَا كَعَلَيْكَ أَقْدَمْ خَلَاءْ قَدْرَهَا  
 فَزَادَتْ عَلَى الْخُسْنِ يَا خَسَانَهَا  
 فَكُنْ يَسَا شَوَّافَ لَهَا ذَاقَ  
 وَاشْرَبَ صَوَافِي صَرْفِ أَذَانَهَا<sup>(١)</sup>

.. ولا يزال الصوفية يرددون أبياتاً من (النادرات) ويتعقّل بها المنشدون في حلقات الذكر - حتى اليوم - في نواحي مصر .

والم جانب هذه المكانة الصوفية للقصيدة ، ويقائهما حية في وجدان الصوفية ، فإن لها مكانة أدبية رفيعة . فالجليلي يتميز بمحسٌ شعرٌ مرهف ، ولا يلحًا في شعره ، من التاحية البلاغية ، إلى الصور المفعولة والتعقيدية - على نحو ما نجد مثلاً في بعض قصائد ابن الفارض وابن عربى - وإنما تتساب ألفاظه في سهولة ويسر . وأغلب صوره (التشبيه والاستعارة) وهما من أبسط صور البلاغة وأكثرها طبيعية . هذا على سبيل الإجمال ، وإن كانت دراسة مواطن الجمال الأدبي في القصيدة ، تحتاج إلى دراسة مستقلة .. وعموماً ، فالنادرات العينية حقيقة بأن يرى فيها دارسُ الأدب : قطعةً أدبيةً فريدة .

أما الموضوعات الصوفية والفلسفية في القصيدة فهي متعددة . وقد بدأ الجليلي عينيته بالحديث عن الحب - الذي هو عند الصوفية آخر طورٍ من أطوارِ العلم وأول طورٍ من أطوارِ المعرفة - ثم تحدث أبيات القصيدة عن باطن العبادة وحقيقةتها ، وعن العالم الذي هو عند الجليلي خيال ، وعن الله وكيف هو الموجود الأوحد على الحقيقة ، وما سواه لا حقيقة لوجوده ، ثم عن العارضة

(١) المسوجى : منظوم ثلاثيد المتر ، ورقة ٢٣ ، ٤ ب .

في الأشياء .. كما تضع النادرات تفصيلاً لفكرة الجيلى في الوحدة وفكرته الأساسية التي شغل بها دائماً : الإنسان الكامل .

ومن خلال النادرات، أيضاً، يقدم لنا الجيلى ترجمة ذاتية لحياته ، وكيف سلك مسلك القوم وشرب شرابهم .. وفي ثنايا هذه الترجمة يتحدث الجيلى عن الروح وهيوظها ، وعن الجسم ونزوشه من عند حالقه ، وتكونه في الأرحام، وأيضاً : تحدث النادرات عن الأفلالك السماوية وتربيتها .. هذا كله إلى جانب موضوع من أهم الموضوعات الصوفية ، وهو : الشيخ والمريد .

ولا يفوتنا هنا ، أن تلك الموضوعات من التصوف الفلسفى ، كان حديث الجيلى عنها ذا طابع رمزى ؛ مما دعا إلى وجود شرح للقصيدة يفصل محملاتها ويسلط روؤها .. وكان النابلسى صاحب هذا الشرح<sup>(١)</sup> .

---

(١) يعتصر عبد الغنى النابلسى من أشهر الشراح الصوفية فى القرنين الحادى عشر والثانى عشر المحررين . ولد بدمشق سنة ١٠٥٠ هجرية ، وتوفى بها سنة ١١٤٣ هجرية . وكان النابلسى غزيرأ فى إنتاجه ومتعددأ فى موضوعاته بشكل ملحوظ، غالى جانب شروحه الصوفية ، ترك لنا ما يقرب من مائة مصنف فى الفقه والتوحيد والحديث وتفسير الأحلام ، كما ترك ديوان شعر بعنوان ديوان الحقائق وجمعه الرفاقت وهو نظم فى المواجهة للترقية والمذاق التبوية .. غير أن أشعار النابلسى ضعيفة ، وعامة بالتصورات الحسية الشىء يرسى بها إلى المعانى الترقية ، كان يقول فى خطاب المريدين (من المختف) :

أَشْتُوْنَا عَلَى الْئَمَّ اسْنَانِ  
يَا قَرِي الْأَغْيَادِ يَهْنَا وَيَمْنَنْ  
أَحْصَنْنَا بِالْتَّقْسِي لَرْوَجَ قُلُوبَكُمْ  
طَاهِرًا مِنْ سِوَاكُمْ يَقَاسِي  
يَسِنْ زَسَاؤَهُمْ ذُكُورُ كَلَامِ  
نُطْفَةَ الْفَسْ مِنْهُ وَالْمِوْشَارِي  
خَاتَمُهُ يَلْقَوْنَ فِيهِ شَكُورَكَا

ويقول الدكتور زكى مبارك أنه عكف على درس ديوان النابلسى ، ظلم بجد له قطعة واحدة تتحققه بأكابر الشعراء (د. زكى مبارك : التصوف الإسلامى فس الأدب والأخلاق - مطبعة الرسالة ١٩٣٨ - الجزء الأول ، ص ٢٤٨) .

## المَعَارِفُ الْغَيْبِيَّةُ

يقول الشيخ عبد الغنى النابلسى فى مقدمة شرحه للنادرات العينية ، إنه لم ير أحداً قبله وضع شرحاً لهذه القصيدة . ومن ثم ، فقد وضع لها هو هذا الشرح الذى أسماه : **ال المعارف الغيبية لى شرح العينية الجليلة** .

والمعارف الغيبية شرخ على لسان القوم ، اهتم النابلسى فيه : ببيان الموضع المستشكلة من جهة المعرفة الإلهية كما صرخ في مقدمة شرحه . وقد ظل هذا الشرح الوحيد للنادرات مخطوطاً ، مثل غالبية شروح النابلسى على مؤلفاته الصوفية .

وللنابلسى مسلكٌ في شروحه ، يعد خاصية أساسية تميّز بها تلك الشروح ، فهو يميل إلى الكثير من التصنُّع والإفتعال ، وربما ذهب بالنص مذاهب لم تخطر على بال المؤلف الأصلى . وقد ظهر ذلك واضحاً في شرحه للنادرات العينية ، وفي شرحه الأخرى لقصائد الصوفية .. ففي شرحه لقصيدة الششتري (من الطويل) التي يقول مطلعها :

تَأَدِيبُ بِهَابِ الدُّنْيَا وَأَخْلَقُ بِهِ النَّفَلَا

وَسَلَمُ عَلَى الرُّهْبَانِ وَأَخْطُطُ بِهِمْ رَحْلَةً

يقول النابلسى إن باب الدير : هو طريق الله تعالى على المشرب العيسوى الحمدى وهو باب الأزل . وحضررة الإلهية : الديومية الأبدية ۱ والسلام على الرهبان : إعطاء الأمان للقوم الواقفين في مقام الخوف والرهبة من سطورات القهر الإلهى .. فلا ينكر عليهم .. ويحشر معهم<sup>(۱)</sup> :

---

(۱) النابلسى : رد المغرى عن الطعن في الششتري (مخطوط دار الكتب المصرية ، ضمن المجموعة رقم ۳۶۲ / تصوف ، ورقة ۱۵۶) .

وفي شرح النابلسي لقصيدة ابن الفارض الياية (من الرمل) التي مطلعها:

سَارِقُ الْأَطْعَانِ يَطْوِي الْبَيْدَ طَيْ

مُنْعِمًا عَرَجَ عَلَى كَتْبَانِ طَيْ

يسلط النابلسي نفس المسلط ، فالسائق - في تصوره - هو الله تعالى !  
والأطعان: هي الناس ! وكتبان طي : كتابة عن مقامات الحمدية ! يقول  
النابلسي : كان الناهم - ابن الفارض - يلعم الوصول إلى مقامات أستاده  
الذي أخذ عنه ، وهو الشيخ الأكابر محى الدين بن عربى الحافى الطائى ؛  
الذى هو من ذرية حاتم طى ! <sup>(١)</sup>

.. ولا يأتى النابلسى بمحليه فى شروحه ، فهو فقط يُبين الموضع الغامضة  
فى النص ، دون أن يُدلّى بهدوه فى القضية التى يعرضها - على خلاف ما يجد  
فى شرح الجيلى لفتوريات مثلاً - فالنابلسى يتناول العبارة ليوضحها فحسب  
.. ذلك بعد أن يكون قد جعل من المؤلف الأصلى (عفقاً .. ولها .. إلخ) فى  
مقدمة الشرح ، وفي النهاية يدعوه وجميع المسلمين !

لكننا لن ننكر على النابلسى ما لشروحه من قيمة تفسيرية ، خاصة لسلط  
الموضع التى عمد الصوفية إلى الاستغراق الشديد فيها ، لكن علينا فى النهاية  
أن نقبل تأويلاته المتكلفة فى حذر . كما لا يمكن إنكار الفضل للنابلسى ، فى  
حفظ بعض النصوص ، فقد حفظ لنا فى المعرفة الغيبة - وهو الشرح الوحيد

- وانتظر تحقيقنا للمخطوطة ، وتقديماً لشرح النابلسى ، غير كتابنا (المتواليات : نصوص صوفية)

(١) البورى والنابلسى : شرح ديوان ابن الفارض (دار صادر - بيروت) ص ١٦، ١٧ .. وقد  
علق على ذلك ، الدكتور محمد مصطفى حلمى فى كتابه : ابن الفارض والحسب الإلهى

كما أسلفنا - نصاً سليماً من النادرات ، إذ كان النابليسي يورد بضعة أبيات من القصيدة ، ثم يقوم بشرحها وتأويلها . وبذلك احتوت الأصول الخطية للمعارف الغيبية ، على نصٍّ كامل للقصيدة ؛ وهو نص يتضح أن النابليسي أحجد نفسه في مقابلة المخطوطات التي كانت بين يديه ، كي يحصل عليه ، في صورة سليمة غير عرفة .

وقد أردنا أول الأمر أن نحقق المعارف الغيبية بأكملها ، لكننا رأينا أن ذلك قد يضاعف حجم التحقيق ، ويخرج به عن الحد المعقول من ناحية ، ومن ناحية أخرى سوف تكون باعثاً على الملل إذا ما أوردناها كلها ، فالنابليسي كثيراً ما يعود فيذكر ما كان قد قرره من قبل .. ولذلك فقد احترنا فقرات مناسبة من المعارف وحققتها بعد النادرات ، لتكون معياناً على فهم بعض النقاط الغامضة فيها من جهة ، ولأن المعارف الغيبية مثلث أثراً شاهداً على التصوف في عصر النابليسي من جهة أخرى<sup>(١)</sup> .. إذ انتهى النابليسي من كتابة هذا الشرح في : ختام شهر محرم سنة ١٠٨٦ هجرية .

## الأصول الخطية

هناك العديد من الأصول الخطية لقصيدة النادرات توجد موزعة بين مكتبات العالم ، وقد سعينا قبل الشروع في عملية التحقيق ، إلى جمع أكبر قدر من هذه النسخ الخطية، للاستفادة منها في التحقيق . فكانت النسخ التي أمكننا

---

(١) وضعنا الرمز (ف) عند بداية الأبيات التي حققنا شرح النابليسي عليها ، ليشير الرمز إلى رقم الفقرة في شرح النابليسي ، ووضعنا خطأ تحت الشطر الأول من الأبيات ، وخطأ آخر تحت الشطر الثاني من البيت الآخر منها . وذلك لتمييز فقرات الشرح التي أحذناها ، من الفقرات الأخرى التي أعملنا تحقيقها للأسباب المذكورة .

مطاعتها ، والحصول على نسخ مصورة منها ؟ هي :

- نسخة بالمجموعة الخطية رقم ٣٥٥١ / تصوف بدار الكتب المصرية بالقاهرة، والمجموعة بعنوان : الاعلام بفضائل أهل الشام .
- نسخة ضمن مجموعة رقم ١٩٠ / تصوف بدار الكتب المصرية ، بدون عنوان . وتحتوى المجموعة على مؤلفات أخرى للمجيلى ، منها كتاب : الإنسان الكامل .
- نسخة برقم ٢٧١ / جامع بالمكتبة الظاهرية بدمشق (توجد منها نسخة مصورة على الميكروفيلم بالقاهرة) وهي نسخة مليئة بالأخطاء ! وهناك أصول خطية أخرى للنادرات العينية :
- نسخة رقم ٦٦٩ بالمكتبة الظاهرية (وهي بخط يحيى بن عبد الله الموصلى، كتبها سنة ١١٢٦ هجرية) وقد اعتمدت عليها الباحثة سهيلة عبد الباعث، ويدر أن هناك أخطاء عديدة في تلك المخطوطة ، حتى فيما يتعلق بتاريخ مولد عبد الكريم الجيلى <sup>(١)</sup> .
- نسخة ضمن مجموعة رقم ١/٣٦ ، بدار الكتب بالقاهرة .. وقد ذكرت الفهارس هذه النسخة ، ولكننا لم نجد لها أثراً <sup>(٢)</sup> .
- نسخة يذكرها بروكلمان تحت عنوان (البوادر في التوادر) برقم (3/425) بالقاهرة ، ولا توجد هناك أية نسخ تحت هذا التصنيف !

(١) طهر لنا ذلك من خلال بحث سهيلة عبد الباعث الترجمان : نظرية الإنسان الكامل (رسالة ماجستير - جامعة القاهرة ، ص ٧٣) .

(٢) خصوص أخطاء المخطوطات من دار الكتب المصرية ، راجع الفصل الذي أفردناه للذلك في كتابنا (التواليات : فصول في التوصل إلى / المعاصر) وعنوان الفصل : أخطاء المخطوطات، وقائمة تصفيه .

١٤٢/٢/٢٠١٣: المكتبة الوطنية تizar على بوابة "جامعة محمد الخامس"

— نسخة بعنوان (قصيدة الدرر) برقم ٤/٨٧٤ ، ليرزج .

٣٤٢ / ٦٧ هـ تاریخ (١٩٥٣) نسخه اخیری بر ماده

أما شرح الشافعى (المعارف الغيبة) فهو جدّ منه عدّى من النسخ، موزعة في الأعمرى بين مكتبات الشرق والغرب .. وكانت الأصول الخطية التي وجدناها للمعارف الغيبة هي :

- نسخة ضمن المجموعة رقم ٢٠٢ / تصوف - ٢٦٧ / عمومية ، بدار الكتب  
المصرية بالقاهرة .

تصوف ، بدار الكتب المصرية .

نسخة ضمن المجموعة رقم ٣٧٣٤ / ج ، المحكمة بلدية بالاسكندرية<sup>(١)</sup> .

(١) انتقلت هذه المكتبة الخطيئة - مؤخراً - من مكتبة بلدية الإسكندرية إلى المبنى الجديد لمكتبة الإسكندرية (الكسندرينا).

- وقد اعتمدنا على النسخ الثلاث السابقة في التحقيق .. وسوف تحدث عنها بالتفصيل فيما بعد .

- نسخة ضمن مجموعة بعنوان (شرح بلوغ الآمال) برقم ١٦٧ / جامع ، بدار الكتب المصرية . وتحتوى على عدة مؤلفات : كشف الأستار الوهمية عن جمال محبها القصيدة العينية ، المنسوبة لقطب أكون ، عبد الكريم السمان - المورد العذاب للمرى الورود فى كشف معنى وحدة الوجود - شرح هرية ابن الفارض لساود القيصرى - فحشات القرب والانصال بالآيات التصرف لأولياء الله والكرامة بعد الانفصال ، لشهاب الدين الحموي . تحفة الإخوان فى آداب الطريق ، للدردير هذا إلى جانب المعارف الغريبة ، التي جعل الناسخ عنوانها : شرح قصيدة القطب العلامة المرحوم .. الجليلى لأستاذنا .. النابلسى ، كتاب بتاريخ ١٢٢٧ هـ . وحالته النسخ في هذه المجموعة سيئة جداً وخطتها غير واضحة .

- نسخة بعنوان شرح عينية العارف الجليلى برقم ٣٣٣١ / ج ، بلدية الإسكندرية . وهى بخط عبد الله إسماعيل القوصى ، كتبها بتاريخ (٢١ جمادى الآخر ١٢٧١ من المحررة) وحالتها سية .

- نسخة أخرى من المجلد السابق ، وبنفس الرقم . تبدو للوهلة الأولى أنها متقدمة عن النسخة السابقة ، خاصة وأنها غير كاملة . ولكن تاريخ نسخها (٢٧ جمادى الأولى ١٢٥٩ محررة) فالأرجح أن يكون مالك النسختين (إسماعيل القوصى) قد وضعهما في مجلد واحد طبقاً لحالتيهما !

- نسخة برقم ٩١١٨ بالظاهرية (ذكر أنها بخط المؤلف) .

- نسخة برقم ٨ ، ع ٦٥٨ . مكتبة المعهد الأحمدى بطنطا . وهي بسوان تاريخ، وحالتها سيئة .
- نسخة برقم ١٤٣ / ٣٧ ، الموصل .
- نسخة أخرى برقم ٨٩ / ٣٣ / ١ ، الموصل .
- نسخة ضمن المجموعة رقم ٤٤٥ / ١٥ ، المتحف البريطاني بلندن (الملحق) .
- نسخة برقم ٨٥٦ ، برلين (ذكرها بروكلمان ولم يذكر اسم مؤلفها) .
- نسخة برقم ٣٣٥٧ / ٧٤٧ هـ ، مكتبة خسرو بك بسيواسيفو<sup>(١)</sup> .
- نسخة برقم ٣٦٦ / ٣١١ ، رامبور<sup>(٢)</sup> .

.. ولم تكن المعارف الغبية هي الأثر الوحيد الذي تضمن نصاً لقصيدة النادرات ، فهناك (الخميس)<sup>(٣)</sup> لقصيدة النادرات وضعه الصوفي المتأخر أبو الفتح سرحان السموجى بعنوان منظوم قلائد الدر النفيس فى تحقيق سر معنى التثليث والخميس يوجد به نص جيد للنادرات<sup>(٤)</sup> .. وتوجد من هذا المؤلف

(١) سهلة عبد الباعث : نظرية .. ص ٧٣ .

(٢) Brockelmann : Giesheichte der Arabischen . 2/285.

(٣) الخميس هو أحد قرون الشعر الملحقة بالبحور الستة عشر . وهو أن يقلّم الشاعر على البيت من شعر غيره ، ثلاثة أشطر على قافية الشطر الأول ، فتصير حسنة أشطر ، ولذلك سمي الخميساً (أحمد الهاشمى : ميزان الذهب فى صناعة شعر العرب - المكتبة التجارية - ص ١٤٣) وقد يقلّم الشاعر شطراً واحداً على البيت من شعر غيره ، على قافية الشطر الأول ، فتصير ثلاثة أشطر ، وهو يسمى تثليثاً .. وهناك ، على نفس المثال : التسبيع ! وقد قام السموجى بثلاثة وخميس أبيات النادرات العنيبة ، إلا أن الخميس عنده كان أكثر تكراراً من التثليث .

(٤) توجد عدة أمثلة لاحتواء مؤلف على مؤلف آخر ، مثل تلك المؤلفات التي ضمنها ابن أبي -

## الأصول الآتية :

- نسخة ضمن مجموعة رقم ٧٢٩١/ج ، الإسكندرية .. وقد استعنا بتلك النسخة في تحقيق النادرات .
- نسخة برقم ٣٢٢٣/١ بالمكتبة الوطنية بباريس .
- نسخة ضمن مجموعة رقم ٧٠٤/بـ/بـامـيـع ، دار الكتب المصرية .

كما يوجد تشطير<sup>(١)</sup> واقتباس من النادرات العينية في آثار صوفية أخرى، منها القصيدة المسماة : قوت القلوب وفرقة غير أخوب وأخوب .. من فتوحات علام الفهوب مؤلف بجهول ، وتوجد نسخة منها بالمجموعة رقم ٣٣٣١/ج ، الإسكندرية ..

وقد حاولنا أن نحصر كل النسخ الخطية للنادرات وشرحها والمؤلفات الأخرى التي تتضمنها ، فكانت القوائم التي ذكرناها فيما سبق ، هي نهاية هذا الحصر والاستقصاء .. ولكننا نعلم - مع هذا - أنه قد توجد نسخ وأصول أخرى لم تدخل تحت هذا الحصر ! ذلك أنه مهما أجهد الباحث في التراث نفسه ، كي يجمع معلومات عن نص إسلامي مخطوط ، فسوف يجد دائماً أنه قد ترك وراءه بعضاً من هذه الأصول الخطية التي تأثرت - على غفلة منه - في

---

- المحدث شرح لهج البلاغة ، والراقدى في كتابه المغازى والبغدادى في خزانة الأدب كما أن هناك نوعاً آخر - كالذى بين أيدينا اليوم - وهو أن يورد المؤلف في كتابه كتاباً آخر بفرض شرحه أو نقاده ، مثل رد أبي حفرون الإسكندنفى على كتاب العثمانية للمحافظ ، والذي احتوى على نص جيد لكتاب المحافظ (عبد السلام هارون : تحقيق النصوص .. ص ٣١) .

(١) التشطير: هو أن يعمد الشاعر إلى أبيات لغيره ، فيوضع إلى كل شطر منها شطرآً يزيده عليه عجزاً للصدر ، وتصدراً لعجز (ميران الذهب في صناعة شعر العرب ، ص ١٤٢)

## المكتبات العامة والخاصة بالشرق والغرب<sup>(١)</sup> ..

وعموماً ، فهذا القدر من النسخ التي وقعنـا عليها ، وجدنا فيـه ما يكفي لـلإخراج قصيدة النادرات العينية وبعضاً من شرحـها المـعارف الغـيبـية إخراجـاً علمـياً .. وفيـما يلى سـوف نـصف تلك النـسـخـ التي اـتـجـبـناـهاـ ما جـعـنـاهـ ، كـى نقـابـلـ بـيـنـهـاـ .

## وَصَفَّ نُسَخَ التَّحْقِيقِ

لم نـحاـولـ فـي تـحـقـيقـناـ أـنـ نـرـسـمـ (ـشـحـرـةـ نـسـبـ)ـ لـلـنـسـخـ الـىـ وـجـدـنـاهـ ،ـ سـوـاءـ لـلـنـادـرـاتـ أـوـ الـمـعـارـفـ الـغـيـبـيـةـ .ـ ذـلـكـ لـأـنـاـ لـمـ يـمـكـنـ وـاحـدـةـ مـنـ بـيـنـهـاـ يـخـطـ المـوـلـفـ أـوـ بـخـطـ نـاسـخـ عـاـشـ فـيـ عـصـرـهـ ،ـ بـحـيثـ يـمـكـنـ اـعـتـبـارـهـ الـمـخـطـوـطـةـ الـأـمـ<sup>(٢)</sup>ـ وـسـائـرـ النـسـخـ (ـمـخـطـوـطـاتـ ثـانـوـيـةـ)ـ ..ـ وـلـذـلـكـ فـقـدـ اـخـرـجـنـاـ مـنـ بـيـنـهـاـ جـمـيـعاـ أـرـبـعاـ مـنـ النـسـخـ لـتـحـقـيقـ الـنـادـرـاتـ وـنـسـخـتـنـ لـتـحـقـيقـ الشـرـحـ ..ـ وـهـذـهـ هـىـ نـسـخـ تـحـقـيقـ الـنـادـرـاتـ ،ـ مـرـقـبـةـ حـسـبـ أـهـمـيـتـهـاـ :

(١) ذـكـرـ دـىـ توـلـسـ فـيـ كـابـهـ (ـعـزـانـ الـكـتبـ الـعـرـبـيـةـ فـيـ الـشـافـقـيـنـ)ـ الـفـأـ وـهـمـسـاـةـ مـكـبـةـ تـحـويـ مـخـطـوـطـةـ عـرـبـيـةـ ..ـ وـكـانـ تـارـيـخـ هـذـاـ الـإـحـصـاءـ هـوـ سـتـةـ ١٩٤٨ـ وـقـدـ لـفـتـ الـدـكـتـورـ (ـالـمـرـحـومـ)ـ مـحـمـدـ عـلـيـ أـبـوـ رـيـانـ الـنـظـارـنـاـ ،ـ إـلـىـ وـجـودـ عـزـانـةـ مـخـطـوـطـاتـ مـدـيـنـةـ دـمـيـاطـ ،ـ تـحـتـوـيـ عـلـىـ عـدـدـ آـلـافـ مـنـ مـخـطـوـطـاتـ إـسـلـامـيـةـ ،ـ وـرـيـكـاـ وـجـدـنـاـ هـنـاكـ بـعـضـ النـسـخـ الـجـيـلـيـةـ لـقـصـيـدـةـ الـجـيـلـيـ لـأـنـ تـحـمـيـسـ السـمـوـجـيـ الـدـمـيـاطـيـ هـاـ ..ـ إـلـاـ أـنـ هـذـهـ الـمـجمـوـعـةـ الـخـطـرـيـةـ هـنـاكـ لـمـ تـفـهـمـ بـعـدـ .

(٢) الـمـخـطـوـطـةـ الـأـمـ :ـ هـىـ تـلـكـ النـسـخـةـ الـىـ رـسـهـاـ الـمـوـلـفـ وـكـتـبـهـاـ بـنـسـهـ ،ـ أـوـ يـكـوـنـ قدـ اـشـارـ بـكـتابـتـهـ ،ـ أـمـلـاـهـ أـوـ أـحـازـهـ .ـ وـيـكـوـنـ مـنـ تـلـكـ النـسـخـةـ مـاـ يـفـيدـ اـطـلاـعـهـ عـلـيـهـاـ أـوـ إـتـارـهـ هـاـ (ـعـبدـ الـسـلـامـ هـارـونـ :ـ تـحـقـيقـ الـنـصـوصـ صـ ٢٩ـ)ـ وـتـلـكـ بـالـطـبعـ أـفـضلـ النـسـخـ رـأـعـلـاـهـ .

## (١) مخطوطة ١

وهي النسخة التي توجد بالمجموعة رقم ٣٥٥١/ج ، والمحفوظة بدار الكتب بالقاهرة . والمجموعة بعنوان : الإعلام يفضائل أهل الشام و توجد على الورقة الأولى منها أبيات شعرية و مأثورات كُتبت بخطوط مختلفة غير مقرودة ، وتحمل هذه الورقة ختم (دار الكتب المصرية) وتوجد عليها بقع سوداء .. (انظر الصورة ) .

وتحتوي المجموعة على عدة مؤلفات (فضائل أهل الشام للفزارى - قطعة مقططفة من صفة الصفو - الإعلام بسن المحررة إلى الشام - تائية ابن حبيب الصدقى - العينية للشيخ الجيلى - البردة للبصيري) وقد كُتبت هذه المؤلفات بأقلام مختلفة على ورق سميك ظهرت على صفحاته آثار الزمن ، وتبليو هذه المجموعة من أقدم المجموعات التي احتوت على نص القصيدة ، وأقدم التوارييخ التي ذكرت في المجموعة هو (١٤ رمضان سنة ٩٩٥ هجرية) وهو تاريخ نسخ المؤلف الأول بها (فضائل أهل الشام) أما أقدم التوارييخ على صفحات القصيدة فهو سنة ١٠٨٠ هجرية (انظر الصورة) .

وتقع القصيدة في ١٦ ورقة (من ورقة ٣٧ إلى ورقة ٥٣) الورقة صفحتان، مقاس الصفحة (١٥×٢١) ومسطرتها : ١٧ سطراً ، مع وجود هامش كبير عليه بعض التعليقات التي يفهم منها ، أن الناشر قابل على نسخ أخرى عند الكتابة . وتبدأ القصيدة بمقعدة يتحدث فيها الناشر عن القصيدة ومؤلفها ، وقد كُتبت المقدمة على ورق أقدم عهداً مما يليه ، ولكن الخط واحد (انظر الصورة) .

وحالة هذه النسخة لا يأس بها في معظم الأحوال ، وقد كُتب بخط معتاد تسهل قراءته ، على ورق سميك أصفر غامق لا يخلو من ترميمات ؛ وقد وضع الناشر نقطة حمراء بين شطري البيت الواحد ، وتشكيل حفييف على بعض الكلمات ، وكب على الصفحة الأولى بيّناً من شعر المتنبي :

وَمَا اِتَفَاعُ اُخْرَى الدُّنْيَا بِنَاظِرِهِ  
إِذَا اسْتَوَتْ عِنْدَهُ الْأَنْوَارُ وَالظُّلْمُ<sup>(١)</sup>

### (٤) مخطوطه ع

وتوجد هذه المخطوطة ضمن المجموعة الخطية رقم ١٩٠ / تصوف ، بالقاهرة . والمجموعة بدون عنوان ، وتحتوي على (كتاب الإنسان الكامل - مقتطفات شعرية ، منها عينية ابن الفارض - القصيدة العينية للمحيلي) وقد كُتب على الورقة الأولى من المجموعة :

هذا كتاب الإنسان الكامل تاليف الإمام العالم العلامة البحر التهامي عبد الكريم (ابن) إبراهيم (ابن) عبد الكريم (ابن)  
خلف (ابن) أحمد (ابن) محمد (ابن) محمود ، الكيلاني شهرة ،  
البغدادي أصلاً ، الريسي نسبة ، والصوفي طريقة وأدبًا ، لغتها  
الله به .

لكن أحدهم شطب على العبارة السابقة ، وكتب :

---

(١) البيت من قصيدة المتنبي في مدح سيد الدولة والغتاب عليه (من البسيط) ومطلعها :  
وَآخِرُ قَلْبَيْهِ يَمْنَنُ قَلْبَهُ شَيْسُمُ      وَمَنْ يَحْسُنْ وَحَالَى عِنْدَهُ سِقْمُ  
ديوان المتنبي (دار صادر - بيروت) ص ٣٢١ .

كتاب الإنسان الكامل تأليف الشيخ الأكبر سليمان محيى الدين بن العربي وجاء آخر وشطب العبارة السابقة ، وكتب العبارة الأولى ناسياً الكتاب للجيلى / ولكن جاء آخر بعده، وشطب - مرة أخرى - على ما كتبه السابق ، وكتب في أعلى الصفحة :

هذا الكتاب لابن العربي ، ولعنة الله على من نسبه  
للكيلانى /

ثم كتب هذا الأخير ، بخط كبير أسفل الصفحة : كتاب (إنسان)  
الكامل محيى الدين بن العربي !! (انظر الصورة) .

وعلى الورقة الأولى من المجموعة ، بحسم (الكتبهخانة المصرية) طبع بحبر  
خفيف ، وكتب بجواره رقم المجموعة .. ويوجد نص القصيدة بدون عنوان في  
هذه المجموعة ، ويبدأ من ورقة ١٦٤ إلى ورقة ١٧٤ (المجموعة تتألف من ١٧٦  
ورقة) الورقة صفحتان ، مقاس (١٤×٢٠) مسطرتها حوالي ٢٥ سطراً.

وتبدو هذه النسخة قديمة جداً ، ولعلها أقدم النسخ التي وجدناها ، ولكن  
لا يرد عليها ذكر لأى تاريخ ، سواء في القصيدة أو في المؤلفات التي معها؛  
وكلم النسخ واحد في المجموعة كلها ، والخط ردئ جداً؛ ولا توجد أية  
إشارات في الهامش الذي تأكل بفعل الزمن، وظهرت بعاليه بقع صفراء غامقة  
(انظر الصورة).

وتنتهي المجموعة الخطية ، بذكر علامات يوم القيمة !

### (٣) مخطوطة م

وهي نسخة من المعارف الغيبة للنابليسي ، قمنا باستخلاص قصيدة (النادرات) من بين طياته . وتوجد هذه النسخة ضمن المجموعة خطية رقم ٣٦٢ / تصوف، بدار الكتب المصرية بالقاهرة .. وتحتوي المجموعة على : الرد المبين على منتظر العارف محيي الدين - الشبيه من النوم في حكم مواجهد القوم - السر المختىء في ضريح ابن العربي - بداية المريد ولهاية السعيد - زينة الفائدة في الجواب عن الأبيات الواردة - النفحات المنتشرة في الجواب عن الأسئلة العشرة - رد المفترى عن الطعن في الشاعري - ثبوت القدمين في سؤال الملكين - رد الجماهل إلى الصواب في جواز إضافة التأثير إلى الأسباب - زيادة البسطة في بيان أن العلم نقطة - نور الأفادة شرح المرشدة - القول الأبين في شرح عقيدة أبي مدين - اشتياك الأسنة في الجواب عن الفرض والسبة - رفع الاشتباه عن علمية اسم الله - التحفة النابليبية في الرحلة الطرابلسية - الصلح بين الإخوان في إباحة الدخان - الكوكب المثالي بشرح قصيدة الغزالى .

والمؤلفات السابقة كلها للنابليسي ، كتبها ناسخ واحد هو (محمد صالح النقشبendi) على ورق جيد بقلم دقيق وخط جميل مشكول .. وقد كتب الناسخ هذه المؤلفات كلها داخل مربع رسمه بعناية فسي كل صفحة من المجلد الضخم (انظر الصورة ) .

وتبدأ نسخة المعارف الغيبة من ورقة ١٠٤ حتى ورقة ١٥٢ (الورقة صفحان) وبذلك تقع النسخة في (٩٦ صفحة) مقاس (٧,٥ × ١٦,٥ سنتيمتراً) ومسطورة الصفحة ٢٥ سطراً ، يحتوى السطر الواحد على ١٢ كلمة

تقريراً. مع وجود هامش كبير من جميع النواحي ، ملأه التاسع بساتج مقابلة النسخ التي اعتمد عليها ، إذ وضع ما يراه مناسباً في المتن ، وأشار في الهامش إلى الكلمات التي وردت في النسخ الأخرى ، واضعاً علامة (نـ) تحت هذه الكلمات ؛ وقد أوردنا في هامش تحقيقنا ، كل هذه الإشارات الهمashية الأصلية.

وحللة النسخة جيدة ، ومفروعة تماماً . وقد كُبِّت (نهار الأحد التاسع من صفر المحرم لسنة سبع وسبعين ومائتين من المحررة) ويوجد على الصفحة الأولى من المجلد ، حتم دار الكتب المصرية .

#### (٤) مخطوطة ت

وهي نسخة من **تحميس العينية لأبي الفتح السموجي** ، توجد بالمجموعة المخطية رقم ٧٢٩١/ج ، بمكتبة بلدية الإسكندرية . وتحتوي المجموعة على: بعض مناقب الشيخ المسلط عبد الكريم الجيلى - تحميس العينية للشيخ السموجي الشربيني - شرح عينية الجيلى للشيخ عبد الغنى النابلسى - شرح المسائل الروحانية التي وضعها الرمذى .

والنسخة بعنوان : منظوم عقود قلائد الدر التفيس في تحقيق سر معنى الشاست والتحميس . وتقع في ٩٠ صفحة (من ورقة ١ إلى ورقة ٤٥) ولا توجد بها آية تواريخ ، وإن كان الظاهر أنها ليست بخط مؤلفها - الذي لا نعلم شيئاً عن تفاصيل حياته أكثر مما ذكر في المقدمة - ويفيدا التاسع بمقيدة طويلة (تقع في ٦ صفحات) يتحدث فيه عن المؤلف - الذي كان معاصرأله - فيقول :

هو أبو الفتح الأمعى سرخان ، السموجى شهرة ، الشريينى مولداً ،  
الشافعى منهباً ، الجليلى حقيقة ، الشرنوبى طريقة ، الدماطى مسكناً ، أطال  
الله بقائه<sup>(١)</sup> .

ثم تبدأ المخطوطة بدليلاً يحكى فيها المؤلف عن الجليلى والقصيدة العينية ،  
وأشعاراً ألفها السموجى فى الجليلى وقصيده ؛ وكيف طلب بعض الإخوان منه  
تخميسها ، وأنه أشتق من هذا العمل الجلل ، وبينما هو متعدد : بين الحاطر  
بالمحو والوارد بالإثبات . إذ رأى الجليلى فى منام شحّمه على المضى قدماً فى  
تخميس القصيدة وتلبيتها .. ثم أوشك - وقد أشرف على الانتهاء - أن يمزقها :  
غيره على إذاعة المعارف الإلهية . ولكن الجليلى زاره فى منام آخر ومعه نص  
للقصيدة ، ومخاطبه بقوله : إياك أن تحرك ما عنك ، وترجع إلى ما وراك ،  
وتحذر ما ولاك ! وعندئذ ، أنشده السموجى بعضاً من تخيشه للنادرات ،  
سائلًا إياه (الإجازة) فرد الجليلى عليه قائلاً : نعم أجزتك ، وفي عقد سلسلى  
نظمتك !

والى جانب طرافة فكرة التخييم وجودته ، فقد احتوى على نصَّ جيد  
للنادرات ، رأينا الاستعانة به فى تحقيقنا لقصيدة .. وفيما يلى مثالٌ لتخيم  
السموجى الذى يقول فى البيت الأول والثانى من النادرات :

يُافق سماء الذات تجلّى المطالع

ويَنْدُو لَنَا مِنْهَا يَنْدُو زَوَالَنَعْ

وَفِيهَا لِقَلْبِي الْقَلْبُ يَا مَنْ يَطَالِعْ

(١) تدل العبارة الأخيرة ، على أن السموجى كان حياً وقت نسخ المخطوطة .

فَوَادِي شَفْسُ الْجَبَّةِ طَالِعٌ  
 فَلَيْسَ لِنَجْمِ الْفَئَرِ<sup>(۱)</sup> فِيمَا مَرَاقِعُ  
 سَقِيَ حَمْرَةِ التَّسْوِيدِ لَمَّا لَهَا نَحَا  
 فَهَابَ بِهَا عَنْ حَضْرَةِ الْفَئَرِ وَاللَّحَّا  
 تَوَالَتْ عَلَيْهِ الرَّاحِ يَالرُّوحِ فَأَنْصَحَا  
 (صَحَا النَّاسُ مِنْ سُكُنِ الْقَرَامِ وَمَا صَحَا<sup>(۲)</sup>  
 وَأَفْرَدَ كُلُّ وَهُوَ فِي السَّخَانِ جَامِعٌ)

.. وَحَالَةِ النَّسْخَةِ لَا يَأْسُ بِهَا ، كُبِّتْ بِقَلْمِ مَعْتَادٍ ، وَكَتَبَ النَّاسِخُ بِعَضِ  
 كَلْمَاتِ الْمُقْدَمةِ وَفَوَاصِلِهَا بِخَطِّ أَحْرَرِ التَّوْضِيحِ . أَوْرَاقُهَا قَدِيمَةٌ وَمُخَرَّمَةٌ ، خَاصَّةٌ  
 الصَّفَحَاتِ الْأُولَى (انظُرِ الصُّورَة) وَمَقَاسُ الصَّفَحَةِ الْوَاحِدَةِ (۱۳×۲۱)  
 وَمَسْطَرُهَا حَوْالَى ۲۳ سَطْرًا فِي الْمُقْدَمةِ - السَّطْرُ الْوَاحِدُ ۱۴ كَلْمَةً تَقْرِيبًا -  
 وَ۲۴ سَطْرًا فِي الْأَبْيَاتِ الشَّعْرِيَّةِ ، مَعْ وَجُودِ هَامِشٍ مَنْاسِبٍ .. وَتَحْمِلُ النَّسْخَةُ  
 خَتْمَ (مَكْتِبَةُ بَلْدِيَّةِ الإِسْكَنْدَرِيَّةِ) وَرَقْمَ الْمَحْمُوَّةِ عَلَى صَفْحَتِهَا الْأُولَى .

\* \* \*

أَمَّا شَرْحُ النَّابِلِسِيِّ فَقَدْ اعْتَمَدْنَا فِي تَحْقِيقِهِ عَلَى النَّسْخَتَيْنِ التَّالِيَتَيْنِ :

#### (۱) مَخْطُوَّةُ س

وَهِيَ النَّسْخَةُ الْمُوجَوَّدةُ بِالْمَحْمُوَّةِ الْخَطِيَّةِ رَقْمُ ۲۰۲ / تَصُوفَ - ۲۱۷  
 عَوْمَيَّةٌ ، بِالْقَاهِرَةِ . وَتَحْتَوِيُّ الْمَحْمُوَّةِ عَلَى : عَنْقَاءُ مَهْرَبٍ لَابْنِ عَرَبِيِّ -

(۱) هَكَذَا فِي التَّعْلِيْسِ ، وَفِي بَقِيَّةِ النَّسْخِ : الْعَدْلُ .

الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل (نسخة كتبت بزبيب سنة ١١٨٤ يد أحمد الدمرداش) - أيام الشأن لأبن عربى - الكهف والرقيم للجيلانى - مراتب الوجود للجيلانى - مشاهد الأنوار القدسية لأبن عربى - شرح مشكلات الفتوحات المكية - المعارف الغيبية شرح العينية الجليلية .

والمحموعة في مجلد ضخم ، حاليه سيئة ، وتبعداً نسختنا فيه من الورقة ٢٠٧ إلى الورقة ٢٨٨ (الورقة صفحتان) كتب على الورقة الأولى عنوان النسخة المعارف الغيبية بخط خفيف وتحته ختم (الكتبهخانة الخديوية المصرية) وإلى حواره رقم المجموعة . وتبعداً القصيدة من الصفحة الأولى لورقة ٢٠٨ وتقع بذلك في ١٦٠ صفحة ، مقاس (١٧×٢١) وتوجد الكتابة داخل مستطيلات رسمها الناسخ بعنایة ، مقاسها (٦×١٧) تاركاً هامشاً كبيراً خالياً من التعليقات في معظم الأحوال (انظر الصورة) .

والنسخة بدون تاريخ ، اكتفى الناسخ بذكر تاريخ التأليف . لكننا اخعونا هذه النسخة لتحقیق (المعارف) لأنها أدق النسخ التي بين أيدينا ، وخلوها من اختفاء النسخ التي حفلت بها النسخ الأخرى للمعارف الغيبية .. وحالة الورق لا يأس بها ، والخط كبير واضح في معظم الأحيان ، والناسخ يكتب الشعر منفصلأً ويحدد بعلامات حمراء واضحة، ثم يكتب شرح النابليسي تحتها مباشرة - دون وضع حرف (ش) كما سنرى في النسخة التالية - ولكن يمكن الفصل بين الأبيات وشرحها بسهولة .

وتحمل الصفحة الأخيرة ، التي هي الورقة الأخيرة من المجموعة كلها ،  
ختم الكتبخانة الخديوية .

## (٢) مخطوطة س

وهي النسخة التي توجد ضمن المجموعة رقم ٧٢٩١/ج ، بمكتبة بلدية الإسكندرية . والتي يوجد بها تخميس السموحى للنادرات (راجع ما سبق) وتبداً نسخة الشرح من الصفحة الثانية من ورقة ٤٥ بالمجموعة ، وقد كتب على هذه الصفحة العنوان : كتاب المعارف الغيبية فى شرح العينية الجليلية لشيخنا الإمام العلامة والبحر الفهامة الشيخ عبد الفتى اقتس الله سره .

ويبدأ النص من ورقة ٤٦ إلى ورقة ١٠٤ (الورقة صفحتان) وبذلك يقع في ١٩٦ صفحة من الحجم المتوسط (مقاسها ١٥×٢٠) ويوجد بالصفحة ٢٣ سطراً (السطر الواحد ١٠ كلمات تقريباً) مع وجود هامش مناسب .. والنسخة مقروءة ، كتب الناشر - الذى لم يذكر اسمه- الشعر فى قوائم منفصلة يتخللها الشرح ، مع وجود علامة حراء دائرة بين شطري البيت الواحد (انظر الصورة) .

وتبدو هذه النسخة أقدم النسخ بالنسبة للمعارف ، ولكنـه - باستثناء تاريخ التأليف - لا يوجد عليها آية تواريخ .. والناشر يكتب بقلم عادى، ولا يشطب كثيراً ، والورق أصفر غامق توجد به بعض البقع من أعلى ، وكتب ترقيم الورقات بنفس قلم النسخ ، ولا توجد هناك آية فواصل بين العبارات .

ولاتحمل النسخة أى اختتام ، وتوجد أسفل صفحتها الأخيرة إشارة إلى النسخة التى تليها ، هي مخطوطة : شرح مسائل الروحانية (يقصد : مسائل الترمذى التى أحبب عنها ابن عربى)

وبيّن هذه النسخة وسابقتها ، ثُمَّت المقابلة لاستخراج فقرات سليمة من شرح النابلسي على قصيدة الجيلي ؛ أما القصيدة ذاتها فقد استخرجنا أبياتها بعد المقابلة بين كافة التي وصفناها آنفًا.

### المقابلة بين النسخ

المقابلة بين المخطوطات عملية قديمة جدًا ، حدثنا عنها حنين بن إسحاق وغيره<sup>(١)</sup> ، كما نجد إشارات عديدة في هوامش الكثير من مخطوطات التراث القديم ، تفيد أن الناسخ قد قابل هذه النسخة التي كتبها ، مع نسخ أخرى أقدم منها.

وعادةً ما تكون المقابلة اليوم ، قائمة على اعتبار أن هناك نسخة أصلية وأخرى ثانوية ، وذلك بهدف إصلاح النسخة الأصلية ثم نشرها .. لكننا هنا ، نقوم بمقابلة النسخ والمقارنة بينها ، وغايتنا استخراج النص الصحيح الحالى من الأخطاء ، وليس لاكمال النقص في إحدى نسخ التحقيق التي نقابل بينها .

وقد أعطينا أول الأمر رمزاً للنسخ ، ثم قمنا بقراءةٍ دقيقة للمخطوطات ، مع مراعاة أنه لا تقدِّم إلا تقدِّم فهم . مما اقتضى في أحياناً كثيرة الرجوع إلى كتب المصطلحات الصوفية والمعاجم اللغوية – خاصةً لسان العرب – هذا إلى جانب الاستعانة بما نعرفه عن ثقافة وأسلوب الجيلي والنابلسي .. وذلك كله حتى تستطيع المفاضلة بين المفردات التي اختلفت فيها نسخ التحقيق .

وكانت أخطاء النسخ أمراً شائعاً . ففي كل بيت من النادرات نجد خطأً أو أكثر ، وقع فيه أحد النساخ .. وأحياناً تختلف الكلمة الواحدة في النسخ

---

(١) در حسبر : أصول نقد النصوص ، ص ٩٤ .

الأربع للقصيدة ؛ وكذلك الأمر بالنسبة للشرح ، فقد بحث كلمة واحدة اختلفت بين النسختين اللتين تقابل بينهما ، وكلما الاختلافين يحاطئ !

.. لكن هذه الشكوى من أخطاء الناسخ ليست شيئاً جديداً ، فقد ذكرها السيوطي<sup>(١)</sup> في حديثه عن نقد ثعلب - صاحب المجالس - لكتاب العين كما تحدث عنها ابن خلدون في المقدمة<sup>(٢)</sup> والمستشرق الألماني يورجسترس في معاصراته<sup>(٣)</sup> .. وتكون هذه الأخطاء على نوعين : تعمدي واتفاقى . ولكن معظم الأخطاء التي وقع فيها ناسخو المخطوطات التي قابلنا بينها ، كانت من النوع الثاني ؛ فقد يظن الناسخ أمراً ، أو يسوه ، أو تسقط منه الكلمة . وفي بعض النسخ بحث تصحيحاً في الهاامش كتبه الناسخ عند المراجعة .

عموماً .. فقد حاولنا جاهدين ، اختيار الكلمة الصحيحة لوضعها في المتن ، مع الإشارة إلى ما استبعدها من كلمات في الهاامش . كما قمنا أيضاً عند إعادة كتابة النصوص - بعد المقابلة - بإعادة ضبط الحروف ، حتى يمكن قراءتها قراءةً صحيحةً ، خاصةً فيما يتعلق بالقصيدة . كما قسمنا فقرات الشرح ، ووضعنا فوائل بين عباراتها ، ورمنا بحرف (ف ..) إلى رقم الفقرة التي تشرح عدداً من الأبيات الشعرية .

## الهاامش والكتشافات

وضعنا في هامش التحقيق اختلافات النسخ ، مع الإشارة إليها بالرموز التي سنذكرها فيما بعد ، فإن اتفقت الأصول الخطيبة على الكلمة الصحيحة

(١) السيوطي : المزهر في علوم اللغة - مطبعة الخليج ١٣٦١ هـ - ١ / ٨٢.

(٢) ابن خلدون : المقدمة - الأزهر ١٣٤٦ هـ - ص ٣٥٤ .

(٣) يورجسترس : أصول نقد النصوص .. ص ٩١ .

ووضعناها في المتن . وإن اختلفت ، ووضعنا الصحيح في المتن والخطأ في المامش .. وفي أحيانٍ قليلة ، تتفق الأصول على كلمة خاطئة - وهذا في نسخ الشرح خصوصاً - وعندئذ نضع الكلمة التي فرّاها مناسبة مع وضع علامة (.) في المامش ، كإشارة إلى اتفاق الأصول على خطأ .. وإن كان هذا لم يحدث إلا في القليل النادر .

وفي هامش التحقيق ، أيضاً ، أوردنا تحرير الأحاديث النبوية والأيات القرآنية التي ذكرت - أو أشير إليها - في المتن<sup>(١)</sup> ، وشرحًا موجزًا لبعض المفردات اللغوية الصعبة وغير المتداولة<sup>(٢)</sup> ، وتعريفًا للمصطلحات الصوفية الواردة في المتن<sup>(٣)</sup> وذلك يتبع الأصل القرآني للمصطلح إن وجد ، ثم بالتعريفات التي وضعها الصوفية الأوائل ، متدرجين إلى كتب الاصطلاحات ذات الطابع الصوفي الفلسفى ، ثم في النهاية تعريف الجيلى للكلمة .. وذلك حتى يمكن ملاحظة تطور مفهوم المصطلح الصوفى ، هذا مع مراعاة الاختصار وعدم الإطالة ١

وكان عمل الكشافات هو آخر ما قمنا به ، فوضعنا في نهاية هذا القسم كشافاً للآيات والأحاديث ، وكشافاً للألفاظ الصوفية ، وكشافاً لأعلام

(١) قد ينطوي بعض النسخ في كتابة بعض كلمات الآيات القرآنية ، أو بسرد النابليسى حدثاً نبوياً على وجه خالق بعض الشىء لأصله .. وهنا نقوم بتصحيح الخطأ في المتن مع الإشارة إلى هذا الخطأ في المامش ، حتى وإن اتفقت النسخ عليه ١

(٢) اعتمدنا في الكشف عن معانى المفردات اللغوية على كتاب لسان العرب لأن منظور (طبعه دار لسان العرب - في أربعة مجلدات - بيروت).

(٣) وضعنا خطأ تحت هذه الاصطلاحات في من القمية ، وذلك لتمييزها عن المفردات اللغوية الصعبة .

الرجال ، وكتاباً للقوافي .

## ملاحظات التحقيق

أثناء التحقيق ، استعرضت انتباها بعض الملاحظات التي تود الإشارة إليها ، ومن هذه الملاحظات :

\* إن عدم وجود نسخة خطية للنادرات العينية بخط المؤلف ، أو ناسخ عاش في عصره ، يجعلنا نعتقد أن الجيلاني لم يخط قصيده دفعة واحدة في كتاب ، وإنما كان يؤلف عدداً من الأبيات ، فيتلقفها المشهدون ، ليتفسوا بها في مجالس السماع التي شاعت في زيد وما حولها .

ونقول (لم يخط القصيدة دفعة واحدة) لأن الجيلاني كان كثيراً ما يتحدث في الأبيات عن موضوع ، ثم يتركه ويتحدث عن موضوع آخر ، ثم يعود إلى الموضوع الأول مرة أخرى - وقد ظهر ذلك واضحاً في أبيات الحجيج والكواكب - هذا على الرغم مما نعرفه عن طريقة الجيلاني المنهجية والمنظمة في كتبه .

\* إن توحد الأسلوب والموضوع عند ابن عروس والجيلاني ، أدى إلى ذلك الأخذ والرد في نسبة كتاب (الإنسان الكامل) لكليهما ، كما رأينا على الورقة الأولى من إحدى المخطوطات ..

ولأن كان ذلك يشير أيضاً - من ناحية أخرى - إلى ضعف ثقافة قراء الفترة التالية لتأريخ كتابة تلك النسخة .. وهي مرحلة ما بعد القرن العاشر الهجري .

\* إن وجود هذا العدد الكبير من نسخ النادرات وشرحها ، يُعد دليلاً على اهتمام الصوفية بالتراث . كما يشهد بذلك أيضاً ، وجود القصيدة في الورق

الواقع الصوتي المعاصر ، في شكل الإنشاد الذي يقوم به بعضهم لأبيات النادرات في حلقات الذكر الصوفي حتى يؤمنا هذا .

\* إن التزام الجيلى بقواعد العروض والقافية فى سائر أبيات قصيدة النادرات -  
التي تتألف من خمسة وأربعين بيتاً - يتعين من الناحية اللغوية عملاً يتحقق  
بفحول الشعراء .. كما يلاحظ أيضاً أن الجيلى لم يسرف فى اللجوء  
للضرورات الشعرية ، على نحو ما محمد عبد كثير من الشعراء .

\* \* \*

.. وعلى الصفحات التالية ، نماذج من **النسخ الخططية** التي اعتمدنا عليها  
في التحقيق :



هذا الفصل من المجموعة الثالثة  
للفزيدة الموسومة بالداران  
المطبوعة في النادرات العثمانية  
تأليف الحسين بن علي بن عبد الله  
الشافعي المخنط - وسماه  
بـ: سرور الدعا  
وهي من تراث العجم والعرب  
والكتاب من إنتاج الحسين بن علي  
الشافعي المخنط

مخطوطه أ

المجموعة رقم ٣٥٥١ ج ، دار الكتب بالقاهرة

الصفحة الأولى

عنوان مقاله

الصفحة الثانية

# كتاب انسان احتمالات في المدى البعيد

مش辖 طلة ع

بمجموعة رقم ١٩٠ / تصوف ، دار الكتب بالقاهرة  
الورقة الأولى من المجموعة

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ اللَّهُمَّ آتِنَا الْرِحْمَةَ الْمُبَارَكَةَ  
 فَوَادِي شَسْنَسِ الْجَعْلَةِ طَالِعٌ وَلَبِيسِ الْجَمِيعِ الْعَذَلِ فِيهِ مَوْاقِعُ  
 صَحَا الْأَنْاسُ مِنْ سَكَرِ الْغَرَامِ وَمَا يَنْجَى وَفَرَقَ كُلُّ وَهُوَ فِي الْمَالِ جَامِعٌ  
 حَيَا هُوَ أَهْوَاهُ عِنْ قُهْوَةِ غَيْرِهِ . مَدَامْ دَوَامًا تَقْتَقِيْهَا الْأَهْيَا لَعْ  
 هَمْيَ وَسَابِبَاتِ وَنَاهِيَةٍ بِهِ تَلْهُقُهَا الْمَدَائِنُ  
 اولَعْ قَلْبِي عَنْ تَزَوُّدِهِ مَا يَهْ وَيَا لِهُنْفِي كَمْرَاتِ ثَمَدَةِ وَالْمَاءِ  
 وَلِي مَطْلَعٌ بَيْنَ الْأَجَارِعِ عَزِيزٌ  
 أَيَا زَمَنْ أَرْنَدَ الْذِي بَلَى لِمَلْعُونٍ  
 الْقَدَنَانُ أَنْفَى طَلْلَجَ حَكْرِرَعَ  
 أَحْرَدَ بَولَ الْمَهْرُونِي سَاحِنَةَ الْلَّقَاءِ  
 وَاهْبَنَتِي تَمَازِ الْقَرِيبِ وَجَيْرَ إِبَانَةِ  
 وَاهْشَرَتِي سَاسُ لَوْحَلَ كَيْ سَارَاحَةَ  
 تَصْفَقَ بَالْرَّاحَاتِ سَرَبَ الْأَصَابِعِ  
 تَصْرِمَ خَالِكَ حَمْرَشَرَ كَانَتِي  
 اسْتِيَشَنْ بِلَإِعْمَرِ وَلِلْعِيْشِ مَانِعٍ  
 مُهْدِيَعْ بَرَّ حَضَرَ الْعَيْشِ وَاسْوَدَتِي  
 تَسْقُدَ صَبَحِي فَالْدَّمْرَعَ فَرَوْاقَعَ  
 وَسِرَثَ منْ الْغَرَلَانِ فَيَهْنَ فَتِيَةَ . لَنَاهَنَ فِي سَقْطِ الْعَزِيزِ مَرَاثِعَ  
 سَفَرَنِ بِدُورِ مَذْقَلِينِ بِعَقَارِيَا  
 رَعِيَ الْمَهْجَلَكَ السَّرِيلِ وَسَقَلَ لِلْمَهَا  
 صَلَيَتْ بَنَارا حَضْرَتِهَا ثَلَاثَةَ  
 تَخَيلَ لَيْلَيْنِ الْعَزِيزِ وَمَا وَهَ  
 فَلَانَارِ لَأَمَا فَوَادِي مَحْلَهَ  
 وَلَا وَجَدَ لَأَمَا تَكَسِيَهَ فِي الْهَوَى  
 مَلْوَقِيَسِ حَاقَاسِيَهَ فِي الْهَوَى  
 مِنْ الْوَجَدِ كَانَتْ مَا نَانَا قَارِعَ  
 جَهْرَوْفِي بِرَيْنَوْجَ وَطَرْفَانَهَا الْدَّيَا  
 وَجَسِي بِهَا يَوْتَ قَدْحَلَ لِلْبَلَا . وَكَرَمَسَنِي لَهَرَ وَمَا نَانَا جَارَعَ  
 وَمَانَارِيَاهِيمَ الْأَبَكَمَرَهَ . مِنْ بَلْجَرِ الْلَّاَقِي بِجَهْنَمِ الْأَضَالِعَ

خطوطة ع

الصفحة الأولى

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيدنا وآله وآل بيته  
والسلك سبيل الخفيف والصلوة والسلام على سيدنا الحبيب الذي يحيى  
الآيات الكريمة فكم طريق ورضاها واستقاموا في راصحا به وذاته بغير باطن  
بما يسمع والشرين ما يرى بعد ويعذل عنواناً لاجتنابه الراجح من استخفافه حسن  
كتابه عبد الغفار الشميري ابن الناصري الحنفي المختزل المشتمل على مائة  
الفتاوى رياضه السليمانية للأرجوين، يا سترخ لعله رضي الله عنه بالحمل  
بكت نصيحة يحيى الحفاظ على تقويمه ووزجان انعشرة الرائية العادف  
الكتاب الشهول عيشه ربه وروحه ولعنه بالرسانة على ابيه الشيخ يحيى الكبير

ببل بنه بربلا البدء

عن هبة الله العاذرة الكذوبية، وأبا يحيى العاذرة، ولم يقف لها على شرحها  
من الناس يزيد مثلك أيها رب العقول بمحاجتها، وطلب ذلك مني  
بحضر المختار واسمه المختار وعليه التكالون، وبربيشان، وحسن  
العارف الفقيه من شرح العاذرة، واحسوس وفهم المأكولة ورقة

ولاقعة الآباء العمل العظيم، قال رضي الله عنه

رواية بتشخيص العاذرة طالع منه وليس ليهم العذر فيه تشخيص  
يمنعه فزاد شمس العاذرة الظاهرة طالع في نجوم الملايين الاففار  
لأنه لا يكتفى طلاقت لا يكتفى بنجوم، ومراده من تشخيص  
راوية يحيى الواردة في الكتاب والسنن، أو ما ذكره يحيى

رونار

الآنوار أجيزة ولا وجود له مكان لها، فإذا ظهر لها أنها قبر حبيبي فالليل  
لأن كائنها بين يديه من الربيبة ومررت به من يحيى الحال لكتفيه ما يحمله العجب

ذكر

خطوطة م

مجموعه رقم ٣٦٢ / تصوف ، دار الكتب بالقاهرة

الصفحة الأولى من المعرف الفقية

لله ولله بحلى بذاته لغير شرافق فهو طبع افضل المقربين وصلى  
بتسلناه اسمايه وصفاته ولهم دعائنا في اسر قلوب اصحابه  
ومن في الناس يابعلى الملة مقامات افضل الولائة من ائملين  
والملكيين وآثار بشر مهني للحقيقة العرفانية مصباح مشلاة  
العارفية واسك من صور نعملا في صفات مجده فانتم وعمر من ازواجه  
المحبين وزبص بنور الهدى لامة الامانة ما يتضرع انصار بمنابر  
المتصرين وثبتت في هنبط سير المعرفة افلام افلام قد وهم  
اليسالىعن وهدى الى اقرب وسيلة من بقت الفنامة الابدية بوداية  
عن الميترين وندا في درونية قدس حضرة النسمة النابية سقوط المندوب  
ونقبا ينفي الطار وهم نشوى تصريح خضوع المناجدة الا في  
الذى اتفى دفع واحد دفع واحد وحالاته فندرى اليه سراج الادار  
الاغراء من امواله وتحقق بتحقيق حقيقة اهديته فنقطفت  
سوحلته احسن سائر سخوماته من اصحابه وانتصب نعمه صلاته  
شهدت انه تعالى اوصلاه الى - وقرد يبرد ادكمواه عظمه كماله  
خضفت له روس امتحن دكته مطر ماذا للخلال فخارق فنبار  
امهورين - وندرى من سعاداته سببه سنبده اعلى مطر احمدى  
القدبو الذي اختع اعيان الكونات بخلاف مقامات  
القادريه وانتفت بمحكم صحته بداعي غوايب صورها واسكانها  
عن غير شريك له في ذلك ولا معينه وروهم بايد المهر بالغير عن  
حلاوة سلطان العقل من المتكلمين واهى عنده الاشتراك بالذئب  
قصاص العفن من الناطقين واحرق تاناوس خلال عظمة سمات  
تجده لطائف افهام المتكلم الذي افتق درق الاكيوابى

غوث

## خطوطة ت

مجموعه رقم ٧٢٩١ ج ، بلدية الإسكندرية

الصفحة الأولى من تحميس العينية

سُبْحَانَ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 الْخَلِيلِ اللَّهِ الَّذِي شَرَحَ صَدَرَ وَالْمُوَسَّعَ بَافَوَارَ  
 التَّوْفِيقَ وَمَيْسِرَ امْوَالِ الْمُوَحَّدِينَ الَّذِي سَلَوَثَ  
 سَبِيلَ التَّقْتِيقَ وَالصَّلَادَةَ وَالسَّلَامَ عَلَى سَيِّدِنَا  
 سَمَدِ الدَّى هَدَى الْأَمَّةَ إِلَى أَقْوَاهُ طَرِيقَ وَرَفِيقَ  
 اللَّهِ تَعَالَى عَنِ اصْحَابِهِ وَنَابِعِهِ وَانْضَارِهِ وَاحْزَابِهِ  
 أَهْلِ الْجَمَعِ وَالشَّفَرِيقِ امَاءِ مَدْقَلٍ لِّحَقْرَالِنَّامِ  
 أَمْرًا يَجِدُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى حَسْنَ الْمُتَّنَامِ: عَبْدُ الْفَتَنِ  
 الشَّهِيرُ يَا بْنَ النَّابِلِيِّ الْمُحْقِنُ الْمُشْتَقُ الْقَادِرِ  
 طَفَقَ اللَّهِ تَعَالَى بِهِ وَبِإِخْرَاجِهِ الْمُسَابِرِ فِي كُلِّ  
 حِينٍ هَذَا شَرْحٌ لِّتَطْبِقَ وَلِتَعْمَلَهُ بِالْقِبَارِ عَلَى قَصْبَتِهِ  
 بِحَرْ الْحَقَائِقِ الْأَكْمَمَةِ، وَنَرْجَانِ الْمُضْرَبِ الْمُرْبَانِيَّةِ  
 الْعَارِفُ الْكَامِلُ: الشَّهِيرُ بِعِنَانَةِ رَبِّهِ وَهُنْوَ  
 لَغِيَّرُ بِالْأَرْشَادِ شَامِلٌ لِّالشَّيْخِ عَبْدِ الْكَرِيمِ الْجَمِيعِ  
 قَدِيسِ اللَّهِ رَوْحَهِ، وَنُورِ ضَرِيحَهِ: وَهِيَ قِصْدَتِهِ  
 الْعَيْنِيَّةُ الْمُرْفَقَةُ الَّتِي هِيَ الدَّرَةُ الْمَكْنُونَةُ فِي الْجَوَامِعِ  
 الْمَصْوَنَةُ وَلَمْ يَقْفِ لَهَا عَلَى شَرْحٍ لَّا حَدَّ مِنَ النَّاسِ  
 سِنِ سَشْكَلٍ وَنَهَا وَيَفْصِلُ بِمَهَارَةٍ تَهَا فَطَلَبَ مِنْ  
 ذَلِكَ بَعْضُ الْأَخْوَانِ: وَاللَّهُ الْمَوْفَقُ وَعَلَيْهِ التَّكَلُّدُ  
 وَلَهُ لِسْنَاعَانٌ وَسَمِيتُهُ الْعَارِفُ الْغَيْبِيُّ: قِصْدَتِهِ  
 الْغَيْبِيَّةُ الْجَمِيعَهُ: وَاللَّهُ حَسَنٌ وَلَعْمَ الْوَكَاعِ  
 وَلَرْخَوْلُ فَلَاقَنَ الْأَبَالَهُ الْعَلِيُّ الْمُظْمَنُ: فَقَالَ  
 رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فَوَادِيهِ تَنْتَسِ الْجَهَةَ مَالِعَ

وَلَنْسِ

مخطوطة نـ

مجموعـة رقم ٢٠٢ / تصوـف - ٢١٧ / عمـومـية - الكـتابـانـة المـصـرـية

الصفحة الأولى

لِبِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 لِهِنَّ أَنَّهُ شَارِعٌ صَدِرَ مِنْهُنَّ بِأَنَّهُ لِلْعُقُوفِيَّ وَهُسْبَانُهُ اِمْرُ الْجَوَادِ  
 إِلَى سَلَوِيَّكَ سَبِيلَ التَّعْتِيقِ وَالصَّلَاةِ وَالسَّبِيلِ عَلَى بَعْدِ نَاهِمِ الْدَّرِيَّةِ  
 حَدِيَّ الْأَهَمَّةِ إِلَى أَقْرَمِ طَرِيقِهِ وَرَهْنَوْا إِنَّهُ تَعَالَى عَنِ الدِّرَّا صَاحِبِهِ  
 وَإِنَّهُ أَعَدَهُ وَإِنَّهُ أَلْخَذَ بِهِ أَهْلَهُمْ وَالنَّفْرَيَّ وَأَمَّا بَعْدُ فَيَقُولُ  
 أَصْغَرُ الْأَنَامِ الْوَابِحِيُّ مِنْ أَنَّهُ تَعَالَى حِسْنَنَ الْمُخْتَانِ عَنْ الدُّغَيِّ الْمُبَرِّوِيِّ بَابِنِ  
 النَّابِلِيِّ ثَنَفِيَ الْدَّهْشَيِّ الْقَادِرِيِّ لِطَفَالِهِ تَعَالَى بِهِ وَبِأَخْوَاهُ الْمُسْلِمِيِّينَ  
 فِي كَلِمَاتِهِ هَذِلَّ أَشْرَحَ الْبَطِينِ وَضَعَفَتْهُ بِالْبَهْرِ عَلَى فَصِيلَةِ الْمُحْرَلِ الْمُقَدَّسِ  
 الْأَلَهِيَّةِ وَتَرْجَانِ الْمُعْزَرَةِ الْوَبَانِيَّةِ الْعَارِثِ الْكَاهِلِ أَمْسَمَوْلِ بَعْنَائِيَّةِ  
 دَبَّهُ وَهُولِيَّهُ بِالْأَرْشَادِ شَاهِلِ الْمُنْجَعِ بَعْدَ الْكَرِيمِ الْجَيْلِيِّ قَدْ سَارَهُ  
 سَرَّهُ وَنَفَرَ رَضِيَّهُ وَجَيَّ فَصِيلَةِ الْعَيْنِيَّةِ الْمُرْفَعَةِ الْقِبِيَّهِ الْدَّرَّهِ  
 الْمَقْعُونَهُ وَجَبَوْهُ الْمَصْوَنَهُ وَلَمْ يَتَشَاءَلْ نَاعِمَّا فَرَجَعَ كَمْ حَدَّ مِنَ الْذِي  
 يَبْعَثُ فَشِيكَلَهُ زَرَّا وَيَفْصِلُ بِمَهْلَهُ تَرَبَّ فَطَبَبَهُ ذَكَرَ بَعْضُ الْأَخْعَانِ  
 وَاللَّهُ أَمْوَاعُهُ وَعِنْهُمُ الْمُؤْلَدُونَ وَيَدْسَتَهُنَّ وَسَهْلَهُ الْمَهَارَدُ الْقَبِيبَهُ بِلَوْنَهُ  
 الْعَيْنِيَّهُ لِالْجَيْلِيَّهُ وَهُوَ حَسْبِيُّ وَنَفَّهُ الْوَكَبِيلُ وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّهُ إِلَّا  
 بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْمُعَظِّمِ فَالْ— رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ —  
 فَوَادَ بِهِ تَهْمِينُ الْمُجْبَرَهُ طَالِعُهُ وَلَمْ يَسْتَعْجِلْ الْعَذَلَ فِيهِ هَمَاعِنَهُ  
 يَصْنَعُ لِي فَوَادَ تَهْمِينُ الْمُجْبَرَهُ الْأَلَهِيَّهُ طَالِعَهُ فَهُهُ فَتَبَرُّهُ الْمَلَمَدَهُ مِنْ  
 الْأَعْذَابِ لَا يَنْظُضُ فَيَرَهُ لَانَ التَّهْمِينُ أَذَاطَفَتْ لَا يَبْقَى لِلْبَنِيَّهُ مُضْطَهُورَهُ  
 وَمَرَادُهُ لِتَهْمِينُ الْمُجْبَرَهُ رَوِيَّهُ لِلْحَقِّ الْوَارِدَهُ فِي الْكِتَابِ وَالْمُسْنَهُ  
 دَرِيَّهُ أَوْ صَادَهُ لِتَهْمِينُ لَا كَنَهُ ذَكَرَهُ لَا فَرِيَا وَاجْبَرَهُ وَلَا وَجْهَهُ لِلْمَكَنَهُ  
 صَعَدَهُ فَلَادَظَهُمُ الْمُجْبَرَهُ إِلَامْعَيْتُ لَا يَنْبَغِي أَنْ تَكُونَ عَلَيْهِ مِنْ  
 الْمُجْبَرَهُ وَمَرَيْتُهُ لِمَقْتِهِ لَهُ الْكَاهَلُ الْمُقْبِقَيُّ وَلِلْمَلَالُ الْمُرْفَقُ وَمِنْ لَازِمِ  
 بِلَهَالَ

### خطوطة سى

مجموعه ٧٢٩١ / ج ، بلدية الإسكندرية

الصفحة الأولى

## رموز التحقيق

- أ مخطوط رقم ٣٥٥١ ج - دار الكتب المصرية (القصيدة)
- ع مخطوط رقم ١٩٠ تصوف - دار الكتب المصرية (القصيدة)
- م مخطوط رقم ٣٦٢ تصوف - دار الكتب المصرية (المعارف الغيبة)
- ت مخطوط رقم ٧٢٩١ ج - بلدية الإسكندرية (تخميس العينية)
- س مخطوط رقم ٢٢٢ تصوف - ٢٦٧ عمومية - دار الكتب المصرية  
(المعارف الغيبة - شرح)
- ن مخطوط رقم ٧٢٩١ ج - بلدية الإسكندرية (المعارف الغيبة -  
شرح)
- كلمة ساقطة من الأصل .
- + كلمة زائدة في الهاشم .
- : اتفاق الأصول الخطية .
- ف فقرة رقم (كذا) شرح .
- [..] عبارة ساقطة من إحدى نسخ الشرح .



# قصيدة النادرات العينية



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

فَرَأَادِيْهُ شَمْسُ الْجَبَرِ<sup>(١)</sup> طَالِعُ  
وَلَيْسَ لِنَجْمِ الْقَدْلِ بِهِ مَوَاقِعُ<sup>(٢)</sup>  
صَحَا النَّاسُ مِنْ سُكُونِ الْغَرَامِ وَمَا صَحَا  
وَأَفْرَقَ<sup>(٣)</sup> كُلُّ وَهُوَ فِي الْخَانِ جَامِعَ<sup>(٤)</sup>

(١) الجبة : هي عببة العبد لربه ، وحب الله لعباده المخلصين . وقد وردت الجبة بهذا المعنى في القرآن الكريم (آل عمران ٣١ / المائدة ٥٤) والجبة الأصلية عند الصوفية هي عببة الذات عندها، لا باعتبار أمر زائد ، لأنها أصل جميع أنواع الحبات (اصطلاحات الصوفية للشاشاني ص ٧٨) والجبة لذة في المخلوق واستهلاك في الخالق (التعرف للذهب أهل التصوف للكلامي ص ١٣٠) وهي تنشأ من المعرفة ، واستيلاتها على القلب .. والجنب قليل الاختلاط بالناس ، كثير الخلوة بالله تعالى ا لا ينزع أهل الدنيا في ذهبهم (الغاظف الصوفية ومعاناتها للدكتور حسن الشريقي ص ٨٢) ويقول المسلم : عطّق الله الملائكة للعدمة ، والحمد للقدرة ، والشياطين للنعمة ، وعلق المارقون للنجمة (المقدمة في التصوف ص ٢٨) .

(٢) ساطع أ / غليس م ، وليست أ / بجم الغورت ، لنجم العدل أ .

(٣) الفرق : هو الاختلاف بالخلق عن الحق ، ويقاء المرسوم الخلقية بخلافها (اصطلاحات الصوفية للشاشاني ص ١٣٦) والجمع : هو شهود الحق ، بخلاف علقم (اصطلاحات الصوفية ص ١٤١) والتقارب إلى الله بالأعمال : تفرقة ، فإن شاهد الصوفى نفسه متربا ، فهو في الجمع (التعرف ص ١٤٣) ويقول الشهوى : لا بد للعبد من الجمع والفرق ؛ فإن من لا تفرقة له ، لا عبودية له ، ومن لا جمع له ، لا معرفة له ؛ فقوله تعالى ﴿إِنَّكَ تَعْبُدُ مَا إِلَّا هُوَ أَنْجَنَّكَ نَجْنِيْنَكَ﴾ إشارة إلى الفرق ، وقوله تعالى ﴿إِنَّكَ تَعْبُدُ مَا إِلَّا هُوَ أَنْجَنَّكَ نَجْنِيْنَكَ﴾ إشارة إلى الجمع .. (الرسالة الشيرية ج ١ / ص ٢٧٠) .

(٤) صحيات / وفرق ع ، أفراد / الحال ع .

حُمِيَّا هَوَاهُ عَيْنُ قَهْوَةٍ<sup>(١)</sup> فَنِسِرُهُ  
 هَدَامٌ<sup>(٢)</sup> دَوَامًا تَقْتِيْهَا الْأَضَالِعُ<sup>(٣)</sup>  
 هَوَى وَصَبَابَاتٍ وَلَازَ مَحْجَةٌ  
 وَتُرَشَّةٌ صَبَرٌ قَدْ سَقَتْهَا الْمَذَامِعُ<sup>(٤)</sup>  
 ٥ وَأَوْلَعَ قَلْبِي مِنْ زَرْوَدٍ<sup>(٥)</sup> بِمَائِسٍ  
 وَيَا لَهْفَى كَمْ مَاتَ فَمَةً وَالْعُ<sup>(٦)</sup>  
 وَلَسِي طَمَعَ يَنِينَ الْأَجَارِعَ<sup>(٧)</sup> عَهْدَةٌ  
 قَدِيمٌ وَكَمْ خَابَتْ هَنَاكَ الْمَطَامِعُ<sup>(٨)</sup>

---

(١) القهوة : الخمر ، وسميت بذلك لأنها تنهى شاربها عن الطعام ، أي تذهب بشهوته (السان العرب لابن منظور ج ٢ / ص ١٨٢).

(٢) المدام : يقصد بها الصوفية ، شراب الحبة الإلهية ، وهي الخمر الأزلية التي سكرروا بها ، يقول ابن الفارض في مطلع تصديقه المشربة :

شَرِيشًا غَلَسِي ذُكْرِ الْحِبْسِيِّ مَذَامَةٌ سَكُونًا بِهَا مِنْ قَبْلِ أَنْ يَخْلُقَ الْكَوْمَ

(ديوان ابن الفارض ، دار صادر ، ص ١٤٠)

(٣) غير قهوة م ت / مداماً .

(٤) قربة صرع / تربة - م / سبقتها ت .

(٥) زَرْوَدٌ : موضع عككة ، ويقصد الجيلي به - وفقاً لما يقرره الثالثي : مقام القرب .

(٦) أعلم قلبِي م / عن ع م / لمت أ م .

(٧) الأحارع : الأرض الرملية المستوية التي لا تثبت شيئاً (السان العرب ج ١ / ص ٤٤٣) ريسى الجيلي بالأرجاع هنا ، مقام المحاولات السلوكيّة التي يحمل فيها العارف في انتداء سلوكه . وعهد الطمع (قدّيم) لأنّ حضرة الإجاجة في قوله عند **﴿اللَّهُ أَكْبَرُ بِرَبِّكُمْ﴾** (المعارف ، ورقة ٢).

(٨) ول مطعم ع / أحارع / مطعم ع .

أيا زَمْنَ الرِّزْدِ<sup>(١)</sup> الَّذِي تَبَيَّنَ لِغَلَمٍ  
 تَفَضُّلَ لَنَا هَلْ أَنْتَ يَا عَصْرُ رَاجِعٍ<sup>(٢)</sup>  
 لَقَدْ كَانَ لِي فِي هَلْلٍ جَاهِلَكَ مَرْتَسِعٌ  
 هَنْسَهُ وَلَسِي بِالرَّقْمَتَيْنِ<sup>(٣)</sup> مَرَابِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 أَجْرُ ذِيْسُولِ الْهَنْرِ فِي سَاحَةِ الْلَّقَا  
 وَأَجْرُسِي قِمَارَ الْقُرْبِ وَهُنَّ أَبْيَانِعُ  
 ١٠ وَأَشْرَبُ رَاحَ الْوَهْنِلِ صَرْنَافَا بِرَاحَةٍ  
 تُصْقِقُ بِالرَّاحَاتِ هِنْهَا الأَصْبَاعُ<sup>(٥)</sup>  
 تَصَرِّمُ دَالَّةَ الْعَمْسَرُ حَتَّى كَانَسِي  
 أَعْيَشُ بِسَلَّا عَسْرِ وَلِلْعَيْشِ مَائِيعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) الرِّزْدُ : شجر من أشجار البادية ، طيب الرائحة (لسان ١٢٣٤ / ١) ويقصد الجبل بزمن الرِّزْدِ : أوقات نسخات الحق التي حلّى فيها بالتحليلات الإلهية .. وقد يكون مراده بها : الشعلة الإلهي على الأرواح من حضرة (المست بر بكم) وهو ما يُعرف بعالم الذر ..

(٢) لطلع - م ، والكلمة في هامش أ.

(٣) الرَّقْمَتَيْنِ : الرَّقْمَةِ مُتَحَمِّلَةِ الماءِ فِي الرَّوَادِي . وَالرَّقْمَتَانِ ، روستان [سداهما بند و الأخرى غريبة من البصرة (لسان ١٢١١ / ١)] وقد يقصد الجبل بـالرَّقْمَتَيْنِ : المضرة الروحانية ، والمضرة الجسمانية .. وقد يقصد : مكان التحليلات الإلهية .

(٤) في الرَّقْمَتَيْنِ م (وصححت بعد النسخ بقلم أخف من الأول) / مَرَاقِعُ ت ، مَدَمِعُ م .

(٥) كبس الوصل ع ت / راحا براحة أ ت ، كاما براحة ع / منه الأخالع ا .

(٦) ثم كائني ع / ولا العيش ت .

وَمَذْهَرٌ عَنِ الْعَيْسِ<sup>(١)</sup> وَأَتَيْضٌ لِمُتَّسِى<sup>(٢)</sup>  
 تَسْوِدُهُ صَبْحَى فَالدَّمْوَغُ فَوَاقِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 ف٤ وَمِرْبٌ مِنَ الْهَزَلَانِ فِيهِنَ قَيْثَةٌ<sup>(٤)</sup>.  
 لَنَا هُنُّ فِي سَقْطِ الْعَدَيْبِ<sup>(٥)</sup> مَرَاجِعٌ<sup>(٦)</sup>  
 سَفَرْنَ بُدُورًا مُذْكَلَنَ عَقَارَةً  
 مِنَ الشَّغْرِ خَلَنَا أَنَّهُنَّ بَرَاقِعٌ<sup>(٧)</sup>  
 ١٥ رَغَى اللَّهُ ذَاكَ السُّرْبَ لِي وَسَقَى الـ  
 حَىٰ وَلَا ضَيْقَتْ سِرْبَ فَإِنِّي ضَائِعٌ<sup>(٨)</sup>  
 صَلَيْتُ بِنَارٍ أَضْرَمْتُهَا فَلَائَةً  
 غَرَامٌ وَشَوْقٌ وَالدَّيْرُ الشَّوَّاصِعُ<sup>(٩)</sup>

(١) العيس : الإبل البيضاء.

(٢) لتسى .. اللئمة : شعر الرأس بما يجاور شحمة الأذن ، وللة الرجل : أصحابه إذا أرادوا سفراً وكل من لقى هي سفره من يونس ، ملة (السان العربي ٣٩٧، ٣٩٨ )

(٣) ومذ الغر حضر العيش ، إذا انحر حضر العيش ت ، مذ انحر حضر العيش لتسى م / راسود لشى ع .

(٤) القيمة : الأمة أو الجمارية .

(٥) سقط العديب : مكان ، ويقصد المحلول بسقوط العديب - وفقاً لشرح النابليسي : العرش العظيم .

(٦) فيهن قيمة ، قيمة م / من سقطات / راجع ا ، راجع م ، + م مراجعاً .

(٧) سرن ا / من قلبات / تقاربات .

(٨) رعن الحمات / ذاك الشرب أ ، + م السرب / شرب م .

(٩) الشلاسع ، + م البلاع .

يُخَيِّلُ لِسِيَ أَنَّ الْعَذَيْبَ<sup>(١)</sup> وَقَاءَةَ  
 مَنَامٍ وَمِنْ فَرْطِ الْمُخَالِ الأَجَارِعَ<sup>(٢)</sup>  
 قَلَّا تَسَارَ إِلَّا مَا فُوَادِي مَحْلَةَ  
 وَلَا السُّبْحَ إِلَّا مَا جَفَرُونَ تَدَافِعَ<sup>(٣)</sup>  
 وَلَا وَجَدَ<sup>(٤)</sup> إِلَّا مَا أَقَاصِيهِ فِي الْهَسَوِيِّ  
 وَلَا الْمَرْتَ إِلَّا مَا إِلَيْهِ أَسَارِعَ  
 ٤٠ قَلَّوْ قِيسَ مَا قَامِيْتَهُ بِجَهَنَّمِ  
 مِنَ الْوَجْدِ كَانَتْ بَغْضَهَا أَنَا قَارِعَ  
 جُفُوِيِّيِّ بِهَا نُوحَ وَطَرَقَانِهَا الدَّمَّا  
 وَنَوْجِيِّ رَغْدَ وَالزَّفِيرُ اللَّوَاعِمَ<sup>(٥)</sup>

(١) العذيب : ماء معروف بين القاذية ومخيبة ، وهو أيضاً ماء مشهور لشيم (لسان العرب ٢١٦/٢) ويمكن النظر في المعنى الصوصي لهذه الآيات في شرح الشابسي (مقدمة ٢)

(٢) تخيل ع / وما وعدها / ومن فوض الآثارا ، فرض الحالات .

(٣) في فوادي أم / وما السحب ع / + ع تدامع .

(٤) الوجد : اصطلاح صوصي ذو معنى خاص عند القوم .. فهو في (اللُّثْمَ) مصادمة القلوب لصفاء ذكر ، كان عنها متفقون (الفاظ الصوصية ٣١٣) وهو عند الكلابياني : طيب ينشأ في

الأسرار ، ويستبع عن الشوق فتضطرب الموارج طرباً أو حزناً (التعريف للذهب أهل التصوف ١٣٤)

وعند ابن عربي : الوجد ، هو ما يصادف القلب من الأحوال المغيبة له عن شهرده

(اصطلاح الصوصية لابن عربي ص ٥) ويقول أبو سعيد الأغراني :

الوجد ما يكون عند ذكر مزعج ، أو خوف مقلق ، أو توبیخ على زلة ، أو محادة بليطيفة ،

أو إشارة إلى ثلاثة ، أو شوق إلى شائب ، أو أسف على ثابت ، أو تدم على ماض ، أو

استيصالب إلى حال ، أو داع إلى واجب ، أو مناجاة بسر .. (انتظر ، د. بدري : شسطحات

الصوصية ١٢) .

(٥) حفونت / نوح - ١ .

وَجَسْنِي بِهِ أَيُوبُ فَذَ حَلَّ لِلْبَلَاءُ  
 وَكَمْ مَسَّنِي ضُرٌّ وَمَا أَنَا جَازِعٌ<sup>(١)</sup>  
 وَمَا سَارَ إِنْرَاهِيمَ إِلَّا كَجَمْرَةٍ  
 مِنَ الْجَمْرِ الْلَّاتِي خَتَّهَا الْأَضَالُ<sup>(٢)</sup>  
 لِسُرْيَى فِي بَخْرِ الصَّبَابَةِ يُؤْسِنُ  
 تَلْقَمَةً حَوْتَ الْهَوَى وَهُوَ خَاطِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 ٤٥٠ وَكَمْ فِي فُؤَادِي مِنْ شَعْبِ كَاهِنَةِ  
 تَشَعَّبَ مُذْ شَطَّتْ مَزَارًا مَرَابِعَ<sup>(٤)</sup>  
 حَكَى زَكَرِيَا وَهُنْ عَظِيمُ مِنَ الضَّنَا  
 أَيْحَى اصْنَطِيَارِي وَهُوَ بِالْمَوْتِ نَاقِعٌ<sup>(٥)</sup>  
 ف ٣ أَيَا يُوسُفَ الدُّكَى لِفَقْدِكَ فِي الْحَشَى  
 مِنَ الْحَزَنِ يَغْقُوبُ فَهَلْ أَنْتَ رَاجِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) بها أيوب ع.

(٢) لا الجمرات أنت / الجمر الذي أ / اللاتي - ت / جثتها ع.

(٣) تلفظ أ / وهو جائع م (يوجد خطأ في تعليله وترجمة المخطوطه ع في هذا الموضع ، فقد جاءت الصفحة الثالثة بعد الأولى ) وسقطت الصفحة الثانية تماما من موضعها ، ثم جاءت بين الصفحة الرابعة والخامسة )

(٤) شعيب كاته م / إذ شطت ع + م ، اذا شطت ت / مزارا ع م ت / أرباب ع ، مراتع ت م ، مراتع + م .

(٥) حكايا / للموت أ ، في الموت ت / نائع ت م .

(٦) آيا يوسف ت / الحشى م م .

أَنِّي نَأْتُ بِكَارَ الدُّلُّ نَخْوَ عَزِيزِكُمْ  
 وَأَرْزَقْنَا الْمُرْجَحَةَ<sup>(١)</sup> بِلَكَ الْبَصَانِعَ<sup>(٢)</sup>  
 فَإِنْ يَكُنْ عَطْفَهَا أَنْتَ أَهْلَ رَاهْلَةَ  
 وَإِنْ لَمْ يَكُنْ كَانَ الْعَذَابُ مُوَاقِعَ<sup>(٣)</sup>  
 ٣٠ فَكُلُّ الْدِلِيْلِ يَقْضِيهِ فِي رِضَاكُمْ  
 مُسَرَّاً بِي وَلَوْقَ الْقَصْنِدِ مَا أَنَا صَائِعَ<sup>(٤)</sup>  
 تَلْدِلِي الْأَلَامِ إِذْ أَنْتَ مُسْقِمِي  
 وَإِنْ تَمْتَحِنْنِي فَهُنِي عِنْدِي صَائِعَ<sup>(٥)</sup>  
 تَخْكِمْ بِمَا تَهْوَاهُ فِي فَيَأْنِسِي  
 لَقِيرْ لِسْلَطَانِ الْمَحَاجَةِ طَائِعَ<sup>(٦)</sup>  
 حَبِيبُكَ لَا لِي بَلْ لِأَنْكَ أَهْلَةَ<sup>(٧)</sup>  
 وَمَا لِي فِي هَنِي بِسَوْكَ مَطَامِعُ

(١) المُرْجَحَةُ : القليلة ، وهي القرآن الكريم «وَجَنَّتْنَا بِيَعْتَدِيْعِ مُرْجَحَةٍ ..» سورة يوسف / آية ٨٨.

(٢) المُرْجَحَاتُ .

(٣) أَنْتَ أَهْلًا / أَنَا أَنْ يَكُنْ دُونَ الْعَذَابِ تَعْ + م / أَنَا لَعْنَهُ دُونًا / الْعَذَابِ تَعْ م / مَوَاعِعُ تَعْ ت .

(٤) تَضَيِّهُ أ ، تَضَيِّهُ ت / مَا أَنْتَ م ت .

(٥) لِ الْاسْتَقَامَ أ / فَهُنِي عِنْدِي أ / ضَائِعَ .. ، صَائِعَ + م (في عَظِيمَةِ أَحَادِيدِ هَذَا الْبَيْتِ فِي غَيْرِ مَوْضِعِهِ) .

(٦) بِمَا تَرْضَاهُ ت .

(٧) وَرَدَ هَذَا الْمَعْنَى فِي الرِّبَابِيَّةِ الصَّوْفِيَّةِ الشَّهِيرَةِ ، الَّتِي تُسَبِّبُ لِرَابِيعَ الْعَدُوِّيَّةِ مِنْ (بَهْرَ الْمُتَقَارِبِ) وَالَّتِي تَقُولُ :

أَجِئْكَ حَبِيبِنِ ، خَبِيْهُ الْهَرَوِيِّ - وَجَهْ لِأَنْكَ أَهْلَ لَهَّكَ

لَهُمْ إِنْ تَرَى أَوْ دَعَ وَعْدُ عَنِ الْقَاءِ  
وَالَا فَدُونَ الرَّأْسِ مَا آتَاهُ قَانِعٌ<sup>(١)</sup>

### ٣٥. نَمْكِنَ مِنِي الْخَبُّ فَامْتَحِنَ الْحَشَّا

وَأَتَلْفِي الْوَجْهَ الشَّدِيدَ الْمَسَارِعَ<sup>(٢)</sup>  
رَأَذْهَلَنِي شَغْلِي بِهَا عَنْ سِوَاهُمَا  
رَأَذْهَلَنِي عَنِ الْهَرَى وَالْهَوَاهِبِ<sup>(٣)</sup>

وَقَدْ فَيَسَتْ<sup>(٤)</sup> رُوحِي لِلْقَارِعَةِ<sup>(٥)</sup> الْهَسَوِي

لَشَغْلِي بِلُوكْرُولَةِ غَمْنِ سِوَاكِي  
لَكَثْلَكَ لِي الْخَبُّ حَتَّى أَرَاسِكَ  
وَلَكِنْ لَكَ الْحَمْدَةُ فِي ذَادِكَ

- قَائِمًا الَّذِي هُوَ خَبُّ الْهَسَوِي  
وَأَمَا الْسَّبِيِّ أَنْتَ أَهْلُ كَسَّةِ  
فَمَا الْحَمْدَةُ فِي ذَادِكَ لِي

(١) وعدنى عن اللقاء / رأودعا / رأودعد وعد دعا أنا قائم اع .

(٢) وامتحن / الخب الشديد .

(٣) عن شواغلي ت / خائفني أ .

(٤) القناء : هو سقوط الأوصاف المذمومة ، والبقاء : وجود الأوصاف الحمودة . والماثان متكماثنان .. وهناك نوع ثالث من القناء ، يتأتي من عدم الإحسان بعالم الملك والملوك ، بالاستفرار في عظمة الباري ومشاهدة الحق (تعريفات الجرجاني ص ١٤٢) وعن هذا النوع الثاني من القناء ، يقول الكلاباذى : هو الغيبة عن الأشياء رأساً ، وعلامة القناء : ذهاب حظه من الدنيا والأخرى ، [لا من الله عز وجل] وفداء البشرية ليس على معنى عدمها، بل على معنى أن تعمر بذلة ترقى على رؤبة الألم .. أما البقاء ، فهو تفضل من الله عز وجل ، وموهنة للعبد وإكرام منه له ، واحتصاص له به (التعرف ١٥١، ١٥٠) وعد ابن عربى ، الفباء : رؤبة العبد للعلة ، بقيام الله على ذلك ا (اصطلاح المصونة ٦) .

(٥) القارعة : القرع هو الغرب ، والقارعة كل هبة شديدة القرع ، وفي التنزيل (ورما أذرراك ما القارعة ..) القارعة ٣ ، فالقارعة : النازلة الشديدة تنزل بـ الأمر الشديد ، ولذلك قبل يوم القيمة : القارعة . وبهان : قوارع الدهر ، أى مصادبه (السان العرب ٣/٥٦)

**وأنيستَ عَنْ مَحْرِيٍّ<sup>(١)</sup> بِمَا أَنَا فَارِعٌ<sup>(٢)</sup>**

**فَقَامَ الْهَوَى عِنْدِي مَقَامًا<sup>(٣)</sup> فَكُنْتُهُ**

**وَغَيْبٌ<sup>(٤)</sup> عَنْ كَوْنِي لَعْشُقِي جَامِعٌ<sup>(٥)</sup>**

(١) **الْهَوَى** : في اللغة الحبر ، الرفع والازالة . وفي المفهوم الصوفي ، هو وضع أوصاف العادة ، والخusal الدمعية للنفس .. ويقابل الإثبات ، الذي هو إقامة أحكام العبادة ، واكتساب الأخلاق الحميدة ، وذلك هو حبر أرباب الظواهر - أهل الدنيا - أما حبر أرباب السرائر ، فهو إزالة العلل والآفات ، ويقابل إثبات المواصلات (اصطلاحات ٧٩) ويرى أئمة الصوفية ، أن الحبر والإثبات ، أمران يصدران عن القدرة الإلهية ، فما حبر : ما سره - تعالى - رفقاه ، والإثبات : ما أظهره الحق وأبداه (الافتاظ ٢٨٣) ويقول الفاشاني : حبر الحجمي الحقيقي ، هو حاء الكثرة في الوحدة (اصطلاحات ٧٩) .

(٢) قرعت نسي بقارةه الهوى بت ، غيت روح م ، + م روحي .

(٣) **المقام** .. ورد لفظ مقام في الآيات القرآنية (سريم ٧٣ / الإسراء ٧٩ / الفرقان ٦٦) معنى الإقامة ، وعند الصوفية ، المقامات : ما يصل إليه الصوفي من درجات روحية ، بالصحر والتجاهدة (الفاطح ١٣٣) ويفرق الصوفية بين الحال والمقام .. يقول الفاشاني : الحال ما يرد على القلب بمحض الموهبة ، من غير تعلم ولا احتساب ، كحرون أو عروف أو بسط ، فإذا دام ، وصار ملكاً ، يسمى مقاماً (اصطلاحات ٥٧) ولذلك يقول الصوفية : الأحوال مواهب ، والمقامات مكاسب (الفاطح ١٣٢) ثم لكل مقام بدء ونهاية ، وينتهي أحوال متفارقة ، ولكل مقام علم ، ولكل حال إشارة (التعرف ١٠٧)

(٤) **الغيبة** : هي أن يغيب الصوفي عن حظوظ نفسه ، فلا يراها (التعرف ١٤٠) وهي أيضاً غيبة القلب عن كل ما يجرى من أحوال الخلق ، لاشتمال الحسن بما ورد عليه .. وقد يغيب القلب عن إحساسه بنفسه وبغيره ، بوارد من تذكر في التراب ، أو تذكر في العتاب (الفاطح ٢٤٥) وهناك غيبة أخرى ، أعلى درجة ومقاماً .. يقول الكلاباذى : .. وغيبة أخرى ، وهي أن يغيب عن الفتاء والفتانى ، بشهود البقاء والباقي لاغير ، ويكون الشهود : شهود عيان ، ونكون الغيبة : غيبة عن شهود الشر والتفع ، لاغيبة استثار واحتضان . (التعرف ١٤١) ويبدو أن المولى يقصد في الآيات ، الغيبة الأولى .. إذ أنه يتحدث هنا عن الحب الصوفي في بداية الطريق ، وليس عن تلك المقامات العالية - التي سيدركها فيما بعد - حيث الغيبة الثانية التي يغيب فيها عن الفتاء والفتانى ، بشهود البقاء والباقي .

(٥) **رَقَامَ الْهَوَى أَعْ / عِنْدِي مَقَامٌ عَ + م .**

خَرَامِيْ غَرَامِ لا يَقْاسُ بِغَسِيرِهِ  
وَذُونَ هَيَامِيْ لِلْمُجَيْسِنَ مَابِعِ<sup>(١)</sup>

فُرَادِيْ وَالثَّرِيقُ لِلرُّوحِ لَازِمٌ  
وَسُقْمِيْ وَالآلامِ لِلْجَسْمِ تَابِعٌ<sup>(٢)</sup>

وَلُرِعِيْ وَأَشْجَارِيْ وَشُوقِيْ وَلَوْعِي  
لِجَوْهِرِ ذَاتِيْ فِي الْفَرَامِ طَبَابِعُ

خَرَامِيْ نَازِرِيْ وَهَوَى فَهْرُوا الْهَوَا  
وَكُرْبِيْ وَالْمَا دُلْيِيْ وَالْمَدَامِعُ<sup>(٣)</sup>

يَلْرُومُ الرَّوَى نَفْسِي لِفَرَطِ جُنُورِهَا  
وَلَيْسَ بِأَذْيِي لِلْمَلَامِ مَسَامِعُ<sup>(٤)</sup>  
وَمَذْ أَوْتَرَتْ أَخْنَافِيْ خَبَكَ إِنْسِي  
لِسَهْمِ لَعْبِيْ النَّائِبَاتِ<sup>(٥)</sup> مَوَاقِعُ<sup>(٦)</sup>

(١) وَقَامَ هِيلَسْ ع٠ + م / جَامِعٌ ت٠ .

(٢) شُوقِيْ وَالآلامِ ت٠ / لِلْعِينِ أ٠ .

(٣) . وَهَوَى فَهْرُوا الْهَوَا

(٤) تَلُو الْهَوَا أ٠ .

(٥) يَقْصِدُ حَوَالَدُ الدَّهْرِ الَّتِي يَتَحَنَّنُ اللَّهُ بِهَا أُولَيَاءُهُ ، الَّتِي هِيَ عَنِ الْصَّرْفِيَّةِ : الْاِبْلَاعَاتِ (انظُرِ  
الْأَيْيَاتِ ٤٥)

(٦) مَذْ أَتَرَتْ ت٠ / أَخْنَافِيْ اَحْبَتْ أ٠ ، حَبَّهُ ع٠ م٠ ، حَبِيبُكَ ت٠ .

## ٤٥ وَمَا لِي إِنْ حَلَّ الْبَلَاءُ أَفَلَمْ

وَمَا لِي إِنْ جَاءَ النَّعِيمُ مَرَاجِعٌ<sup>(١)</sup>

وَمَا أَنَا مِنْ يَسْلُو بِهِ عَضْرَافِي

عَنِ التَّعْضِي تَلَى بِالكُلِّ تَأْنِي قَانِعٌ<sup>(٢)</sup>

وَشَوْقِي مَا شَوْقِي وَقِيتُ فَيَائِةً

جَحِيْمٌ لَهُ تَهْنِي الضُّلُوعُ فَرَاقِعٌ<sup>(٣)</sup>

وَلِيْ كَمْدَةٌ لَرْ خَمْلَتُهُ جَاهِلَهَا

لَذَكْتُ بِرُضْرَاهَا وَهَدَتْ صَرَائِعٌ<sup>(٤)</sup>

وَلِيْ كِبِدَةٌ حَرَاءُهُ مِنْ ظَمَارِهَا

إِلَيْكَ وَلَمْ يَئُودُ غَلِيلًا مُصَانِعٌ<sup>(٥)</sup>

يُخَيِّلُ لِيْ أَنَّ السَّمَاءَ عَلَى الْفَرَى

طَبْقَنَ وَلَسِيْ تَهْنِي ذَلِكَ وَاقِعٌ<sup>(٦)</sup>

وَنَفِيْسِيْ نَفْسَنَ أَيْ نَفْسِيْ أَيْتَ

تَرَى الْمَوْتَ تَهْنِي الْقَيْنَ وَهُنَّ تُسَارِعُ

(١) فَاهِنَ النَّعِيمُ سَرَاقِعُ أ ، + م جَاءَ الصَّيْمُ .

(٢) مِنْ يَسْلُوا أ ، يَشْكُرُ ع ، بِرْضَى ت .

(٣) فَهَا شَوْقِيْ حَتَّى كَاهِنَ أ / هَا بَيْنَ الضُّلُوعِ أ .

(٤) وَلِيْ كِبِدَهَا ، وَلِيْ كَمْدَهَا / الْذَكْتُ بِهِ صَوْنَاهَا .

(٥) .. عَلَيْكَ / تَبَرُدُ غَلِيلَاتِهِ .

(٦) تَخَيِّلُ لِيْ ع ، تَلَكَتْ أ (جَاءَ هَذَا الْبَيْتُ قَبْلَ سَابِقِهِ فِي أ ، ت) .

## ف ٤ فَهُنْيٌ وَفَهُرُسٌ ذَا عَلْيَكَ وَلِيكَ ذَا

وَجِدُّى وَوَجْهِدُى زَادَةٌ وَمُتَابِعٌ<sup>(١)</sup>  
 وَغَزُومٌ وَرَاغُومٌ أَنَّهُ فَوْقَ كُلِّ مَا  
 يُرَاذُ وَظَنَّى إِنَّمَا هُوَ وَاقِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 تُسَاهِرُ عَيْنَايَ السُّهَيَا<sup>(٣)</sup> بِسُهَادَهَا  
 وَتَسَالُ بَلْ مَا سَالَ إِلَّا المَذَامِعُ<sup>(٤)</sup>  
 ٥٥ وَتَرْقُبُ مِنْكَ الْعَيْنَ جَفِنَى دُجَنَّةٌ<sup>(٥)</sup>  
 وَكَمْ زَارَهُ طَيفٌ وَمَا هُوَ هَاجِعٌ<sup>(٦)</sup>  
 وَتَخْبِرُتُى عَنْكَ الصَّبَا<sup>(٧)</sup> وَهُوَ جَاهِلٌ  
فَلَقَدْ مِنْ أَخْبَارِكُمْ لِي مَسَامِعٌ<sup>(٨)</sup>

(١) ذَا عَلْيَلٌ / وَوَجَدُى وَجَدُى م .

(٢) رَاعَى أَنْ / كَلِمَا عَنْتُ / قَطَنَى ع .

(٣) السُّهَيَا : كُويكب صغير خرى الضوء ، كان الناس يختبرون به قرعة إيمارهم (السان العرب

٢٢١/٢) وتزداد كلية السها كثيرا في شعر الصرفية يقول ابن الفارض في تابته الكبرى :

وَأَئِنَّ السُّهَا مِنْ أَكْمَهِ هَنَّ مَرَادِهِ سُهَاءَ عَمَّهَا لَكِنْ أَمَارِيَهُ هَرَمَتِ

(التابة الكبرى ، بيت ٩٠)

(٤) عَيْنَى أَنْ / السُّهَيِّم / وَنَسَالَتُ ، تَسْعَلَ ع .

(٥) الدُّجَنَّةُ : الظلمة . والدُّجَنَّى : سواد الليل مع غloom ، والتباكي الليلي المظلمة (السان ٩٤٩/١).

(٦) مَنِ ع / طَيفٌ جَفِنَى م / حَتَّى أ ، وَجَدَهُ م / نَارَهُ أ ، زَادَهُ م .

(٧) الصَّبَا : ريح تهب من موضع مطلع الشمس إذا استوى الليل والنهار (السان ٤٠٨/٢).

(٨) فَيَعْوَنُتُ عَنْكَ ت / فَلَقَدْ مِنْ عَنْتُ .

إِذَا هَرَدَتْ وَرَقًا<sup>(١)</sup> عَلَى حُصْنِ بَسَاتِهِ<sup>(٢)</sup>  
 وَجَاؤَبَ لَمْرَى<sup>(٣)</sup> عَلَى الأَيْلَكِ<sup>(٤)</sup> مَاجِعَ<sup>(٥)</sup>  
 فَأَذْنَى لَمْ تَسْمَعْ مِيرَى نَفْحَةَ الْفَوَى  
 وَمِنْكُمْ فَإِنِّي لَا مِنَ الطَّيْرِ سَامِعَ<sup>(٦)</sup>  
 وَمِنْ أَىِّ أَيْنِ كَانَ إِنْ هَبَ ضَابِعَ<sup>(٧)</sup>  
 فَلِسِ فِيهِ مِنْ عِطْرِ الْهَرَامِ بَضَابِعَ<sup>(٨)</sup>  
 ٦٠ وَإِنْ زَفَجَ الرُّغْدُ السِّجَاجِيُّ بِالصُّفَا<sup>(٩)</sup>  
 وَأَنْرَقَ مِنْ شَعْنِي جِيَادِ<sup>(١٠)</sup> لَوَامِعَ<sup>(١١)</sup>

(١) الورقاء : الحمام المرمادية اللون .. وغالباً ما يرمز بالورقاء إلى النفس الإنسانية ، يقول ابن سينا في مطلع تعريفه العينية في النفس :

هَبَطَتِ الْيَلَقَةُ وَبَنِ الْمَخْلُولِ الْأَرْقَيْعُ      وَرَقَاءُ دَاتَ تَعْزِيزٍ وَتَفْتِيعٍ

(٢) البَيَانُ : شجر يسمى ويطلق ، وليس لخشبته صلابة ، والواحدة : بَيَانَة (لسان ٢٠٣/١) .

(٣) الْقَمْرَى : طائر يشبه الحمام القصر البيض ، والأخرى قمرية (لسان ٣/٦٦) .

(٤) الأَيْلَكُ : الشجر الكثيم المنتف (لسان ١٤٤/١) .

(٥) إِذْ زَمَرْتَ أَعْمَ + م / وَرَقَ أَعْتَ / شَاجِعَ .

(٦) نَفْحَةَ الْهَرَامِ / ثَانِي مِنْكُمْ تَ .

(٧) ضَابِعَ : عِطْرٌ مَالِحٌ .

(٨) اَذْهَبْ ضَابِعَ أَمْ .

(٩) الصُّفَا : مَكَانٌ .

(١٠) شَعْنِي جِيَادُ : اسم موضع بأ AFL مكة ، معروف من شعابها (لسان ١/٤١٥) ويعنى الجبل بالبرق اللامع المتبعث من شعبي جياد ، والتي هي حسب تفسير النابلسي : الصفات الحسنة ؛ يعنى بالفرق : أصل جميع العالم ، والروح الكلى المتبعث عن الأمر الإلهي ، من غير واسطة .

(١١) زَمْرَم الداعي المعاذري .

يَصْرُرُ لِي الرَّقْمُ الْمُخَيَّلُ أَنْ ذَٰ  
 سَنَاكَ وَهَذَا مِنْ ثَنَائِكَ سَاطِعٌ<sup>(١)</sup>  
 فَأَسْمَعْ عَنْكُمْ كُلَّ أَخْرَى مِنْ نَاطِقَةَ  
 وَأَنْصِرْكُمْ بِي كُلِّ شَيْءٍ أَطَالِعُ<sup>(٢)</sup>  
 إِذَا شَاهَدْتَ عَيْنِي جَمَالَ مَلَاحَةَ  
 قَمَّا نَظَرِي إِلَّا يَعْتَدَكَ وَاقِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 وَمَا افْتَرَ مِنْ قَدْ<sup>(٤)</sup> فَنَا تَحْتَ طَلْعَةِ  
 مِنَ الْبَلْدَرِ أَبَدَتْ أَمْ خَبَثَهَا الْبَرَاقِعُ  
 ٦٥      وَلَا مُلْسَلَتْ أَغْنَافَهَا بِهَرَامِهَا  
 تَصَالِيفَ جَفْدِ<sup>(٥)</sup> خَطْهُنَّ وَقَالِعَ<sup>(٦)</sup>  
 وَلَا نَقَطَتْ حَالَ الْمَلَاحَةِ بِهِجَاجَةَ  
 حَلَى وَجْهَةِ إِلَّا وَسَرْفَكَ بَارِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) مُخَيَّلٌ / ثَنَاكَ أَعْمَ ، سَانِيكَ عَ / لَامِعٌ مَ ، + مَ سَاطِعٌ .

(٢) نَاطِقَةٌ / أَنْظَرْكُمْ تَ .

(٣) إِذَا نَظَرْتَ مَ ت / قَدْ الْفَنَاتِ / حَتَّى هَا عَ .

(٤) الْقَدْ : الْقَوْمُ ، وَيَقْصِدُ الْجَيْلِي بِتِلْكَ الصُورِ ، الْحَسْنُ التَّابِعُ ، مِنْ تَجْلِي الْحَمَالِ الْإِلَهِي .

(٥) جَفْدٌ : الْجَعْدُ مِنَ الشِّعْرِ ، عَلَافُ السُّبْطِ ، وَقَبْلٌ : هُوَ الْقَصْمُ (الْسَّانُ الْعَرَبِ ٤٦٤/١) .

(٦) تَصَالِيفٌ أَ ، تَصَالِيفٌ + م / حَمْدٌ مَ .

(٧) نَطَقَتْ حَالَ الْمَلَاحَةِ / حَسْنَكَ مَ ، + مَ سَرْفَكَ / بَارِعٌ أَ ، + أَبَارِعَ .

فَأَنْتَ الَّذِي فِيهِ يُظَهَرُ حُشْرٌ  
 بِمَا لَا يَنْفَسُ مَا لَهُ مِنْ يُنَازِعٍ<sup>(١)</sup>  
 وَإِنْ حُسْنُ جِلْدِي مِنْ كَثِيفٍ حُشْرٌ  
 لَكِي فِيهِ مِنَ الطَّافِ حُسْنِكَ رَادِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 تَحْذِنُكَ وَجْهًا وَالآنَامِ بِطَافَةٍ  
 كَانْجُمْهُمْ خَائِبَةٌ وَشَمْسُكَ طَالِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 ٧٠ فَدِينِي وَاسْلَامِي وَقُرْوَانِي إِنْتِي  
 بِحُسْنِكَ قَانِ لِإِنْمَارِكَ طَالِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 إِذَا قِيلَ : قُلْنَ : لَأَ، قُلْتَ غَيْرَ جَمَالِهَا  
 وَإِنْ قِيلَ : إِلَّا، قُلْتَ حُسْنُكَ شَامِعٌ<sup>(٥)</sup>  
 أَصْنَى إِذَا صَنَى الْآنَامُ وَأَنْفَسَ  
 صَنَاعِي بِأَنَّى لِاغْتِزَازَكَ حَاضِرٌ  
 أَكْبَرُ لِي التَّخْرِيمُ ذَاتَكَ غَنِ مِسْوَى  
 وَاسْمُكَ تَسْبِيحِي إِذَا آتَانَا عَاهِي<sup>(٦)</sup>

(١) الَّذِي لَيْلَكَ عِتْ ، سَافِهِ عَنْظِهِ أَ ، نَيْلَكَ مَظَهُرٌ + م / يَسْارِعُ أ .

(٢) سَسْ حَسْنِي ت / دَارِعُ أَمْ ، لَادِعَت ، + م رَادِعٌ .

(٣) اَخْذِنُكَ وَجْهًا عَ .

(٤) حُسْنِكَ قَانِ عَ .

(٥) إِشَارَةٌ إِلَى شَهَادَةٍ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَ .

(٦) نَسِ الْأَسْوَامِ ت

أَقْرَمُ أَصْلَى أَيْ أَقْرِمُ عَلَى الْوَفَا

بِإِنْكَ فَرِدٌ وَاحِدٌ الْحَسْنَى جَامِعٌ<sup>(١)</sup>

٧٥ وَأَفْرَأَ مِنْ قُرْآنٍ حَسْنَكَ آتَيْتَ

فَدِلْكَ قُرْآنِي إِذَا آتَى رَاكِعٌ<sup>(٢)</sup>

وَأَسْجَدَ أَيْ أَقْنَى وَأَقْنَى عَنِ الْفَنَّا<sup>(٣)</sup>

فَأَسْجَدَ أَخْرَى وَالْمَتَّمُ وَالْمَعَ<sup>(٤)</sup>

وَقَلْبِي مُذْأْقَاهُ حَسْنَكَ عِنْدَهُ

تَحِيَّاتُهُ مِنْكُمْ إِنَّكُمْ تَسْارِعُ<sup>(٥)</sup>

صِرَاطِي هُوَ الْإِفْسَالُ عَنْ رُؤْيَاةِ السُّرَى

وَفِطْرِي أَلِى نَخْرُ وَجْهَكَ رَاجِعٌ

وَسَذْلِي نَفْسِي فِي هَوَافِ صَبَابَةٍ

رَكَأَةُ جَمَالِكَ فِي الْقَلْبِ سَاطِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) أَقْرَمُ عَلَى الْوَفَا / بِإِنْكَ فَرِدٌ وَاحِدٌ أ (يعاد هنا البيت ثالث ساقه في ١).

(٢) لَدْلِكَ تَسْبِيحٌ م .

(٣) النَّاءُ عَنِ الْفَنَّاءِ : هُوَ نَاءُ شُعُورِ الصُّوفِيِّ الْمَانِي ، وَهُوَ الْبَقَاءُ فِي عُمُقِ الْهَادِيَةِ (الْفَاسِطُ ٢٥٣) يَقُولُ الْكَلَابَادِيُّ : إِنَّ نَاءَ الْفَنَّاءِ حِيثُ يَكُونُ الصُّوفِيُّ بِلَا بَقَاءٍ يَعْلَمُهُ ، وَلَا نَاءٌ يَشْعُرُ بِهِ ، وَلَا وَقْتٌ يَقْفُ عَلَيْهِ .. بَلْ يَكُونُ حَالَتُهُ عَلَيْهِ بِقَاءُهُ وَفَنَّاهُ وَرُوقَتُهُ ، وَهُوَ حَالٌ غَدَلَهُ عَنْ كُلِّ مَعْهُومٍ (الْتَّعْرِفُ لِلْذَّهْرِ أَهْلُ الْتَّصُوفِ ٢٤) .

(٤) نَاسِدْعُ + م / وَاسِدْعُ ت م .

(٥) تَحْيِيَتَ ت .

(٦) وَابْدَلَ نَفْسَ أ ، نَفْسَ ت .

٨٠ أَرَى مِزْجَ قُلُبِي مَعَ وُجُودِي جَنَابَةً

فَمَاءُ طَهُورِي أَنْتَ وَالْفَقِيرُ مَا يَمْلِعُ<sup>(١)</sup>

أَيَا كَعْبَةُ الْأَمَالِ رَجْهُكَ حَجَّرِي  
وَعُمْرَةُ نُسْكِي أَنْتِي فِيكَ رَالِعُ<sup>(٢)</sup>

وَكَجْرِيدُ<sup>(٣)</sup> نَفْسِي عَنْ مَعْبُودِي صِفَاتِهَا  
بِوَصْفِكَ إِخْرَامِي عَنْ الْغَيْرِ قَاطِعُ<sup>(٤)</sup>

وَتَلْبِيَتِي أَنِّي أَذَلُّ مَهْجَرِي  
لِمَا مِنْكَ فِي ذَاتِي مِنَ الْخُسْنِ لَأَمِعُ<sup>(٥)</sup>

وَكَانَتْ صِفَاتُ مِنْكَ تَدْهُرُ إِلَى الْغَلَاءِ  
لِذَاهِي فَلَبِثْتُ فَاسْتَبَانَتْ شَوَّافِعُ<sup>(٦)</sup>

٨٥ وَتَرَكِي لِطِيبِي وَالنَّكَاجُ لَهِانَ دَا  
صِفَاتِي وَذَا ذَاهِي فَهُنَّ شَوَّافِعُ<sup>(٧)</sup>

(١) المَائِعُ - فَنِهِيَا - هو ما ينبعض للوضوء.

(٢) وَعَمِرتُ أَ.

(٣) التَّجْرِيدُ : هو أن يتجزأ الصَّوْنُ بظاهره من الأعراض ، وبما تكتبه عن الأعراض . وهو إلا يأخذ من عرض الدُّنْيَا شيئاً ، ولا يطلب على ما ترك منها عرضًا من يحافظ على الأجل . بل يجعل ذلك لوحظ حق الله تعالى ، لا لعلة خيرة . . ويسخر بسره عن ملاحظة المفاسد التي يحلها ، والأحوال التي ينذرها (التعريف ١٢٣) .

(٤) عَبِيدُ أَ / ثَيَاهَا م ، + م صفاتها :

(٥) إِذَا لَكَ مَهْجَنِي أَ / فِي نَفْسِي مَث .

(٦) :: كَان / إِلَى الْفَلَام / شَوَّافِعُ أ ، + م شَوَّافِعُ .

(٧) تَرَكِي عَت .

وَإِغْفَاءُ حَلْقِ الرَّأْسِ تَرَكَ رِيَامَةً  
 فَشَرَطَ الْهَوَى أَنَّ الْمُتَكَبِّمَ خَاضِعٌ  
 إِذَا تَرَكَ الْحَجَاجُ تَقْلِيمَ طَفْرِهِ  
 تَرَكَتُ مِنَ الْأَلْعَالِ مَا أَنَا صَارِعُ<sup>(١)</sup>  
 وَكُنْتُ كَالآتِي وَأَنْتَ الَّذِي بِهَا  
 تُصْرُفُ بِالْقَدِيرِ مَا هُوَ وَاقِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 وَمَا أَنَا جَيْرِي<sup>(٣)</sup> الْعَقِيلَةُ إِلَيْيَ  
 مُحِبٌ لَّنِي لِي مِنْ عَبْدَةِ الْأَصَابِعِ<sup>(٤)</sup>  
 ٩٠ فَهَا أَنَا فِي نَطْرَافِ كَفَةِ حُسْنِي  
 أَدْرُزُ وَمَغْسِي الدَّوْرِ أَنْتَ رَاجِعٌ<sup>(٥)</sup>

(١) وَانْ تَرَكَ م / تَرَكَوا ت / طَفْرِهِ م ، الْطَّفْرِ م .

(٢) كَمَا الْأَلَاتِ ع ، كَالْأَلَاتِ م / بِالْقَدِيرِ ت ، بِالْمَغْرُورِ م ، + م التَّقْدِير .. وَجَاءَ فِي عَظَرَطَةٍ (وساقطٍ منْ جَمِيعِ النَّسْخِ الْأَعْرَى) الْبَيْتُ التَّالِي :

أَرَادَنِي كَالآتِي وَأَنْتَ مُتَرَكِّبٌ  
وَخَمِيسُ الْبَيْتِ :

|                                                 |                                          |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------|
| مَنْتَ إِذَا أَرَى ذَانِتَ لِيَسِرِكَ أَشْتَكِي | مَهْبَةً مَا الْفَلَةُ خَانَ تَشْكِي     |
| وَأَسْتَبَّتُ بِي خَانِتُ شَبَّهَ تَشْكِي       | أَرَادَنِي كَالآتِي وَأَنْتَ مُتَرَكِّبٌ |
| أَنْ قَلْمَ وَالْأَفْنَازُ الْأَصَابِعِ         |                                          |

(٣) الْجَيْرِيَةُ : مُلْهِبٌ مِنْ يَرُونَ أَنَّ كُلَّ شَيْءٍ يَهُمُّ بِهِمْ بِخُورٍ لَا مَرْدَلَه ، فَلَا تَسْتَطِعُ قِدْرَةُ الْإِنْسَانِ وَلَا  
لِهَادِتَهُ ، أَنْ تَفْرُ شَهادَةَ فِي بُخْرِي الْمَوَادِتِ . وَأَوْضَعَ فِرْقَةَ تَحْلُلِ الْبَهْرَةِ فِي الْإِسْلَامِ ، هُمُ الْمُهْمَمُونَ  
الَّذِينَ يَرْجُونَ كُلَّ شَيْءٍ إِلَى اللَّهِ (مِعْجمُ الْمَصْطَلِحَاتِ الْمُلْسُنَةِ ٥٦) .

(٤) عَبْدَهَا ت + م .

(٥) د : حَسْنَهَا .

وَمَذْعُولَتْ نَفْسِي صِفَاتِكَ مَنْتَقَةً<sup>(١)</sup>

فَأَخْذَادُ تَطْوِيلِي حَمَّاكَ سَوَابِعَ<sup>(٢)</sup>

أَقْبَلَ خَالٌ<sup>(٣)</sup> الْحَسْنِ فِي السَّجَرِ الَّذِي

لَنَا مِنْ قَدِيسِ الْعَهْدِ فِيهِ وَدَائِعٌ<sup>(٤)</sup>

وَمَقْنَاهُ أَنَّ النَّفْسَ فِيهَا لَطِيفَةً<sup>(٥)</sup>

بِهَا أَقْبَلَ الْأُوْصَافُ وَالذَّاتُ شَاعِعٌ

وَأَسْتَلِسُ الرَّحْمَنَ الْمَمَالِي إِنَّهُ

بِهِ لَفْسُ الرَّحْمَنِ<sup>(٦)</sup> وَالنَّفْسُ جَامِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) المُسَفَّاتُ السَّبعُ : هي ، الحِمَةُ وَالْعَلْمُ وَالْقَدْرَةُ وَالْإِرَادَةُ وَالْمَسْمَعُ وَالْبَصَرُ وَالْكَلَامُ (الإِنْسَانُ الْكَاملُ لِلْعُجَلِيِّ ٢٢/١) وَيرى الجَهْلِيُّ أَنَّ الصَّفَةَ - عِنْدَ الْحَقْقَ - هِيَ التَّسْيِيْرُ لِأَنَّهُ لَا يَدْرِكُ ، وَلَا يَسْتَعْدِيْدُ هَذِهِ الصَّفَةَ ، بَلْ يَدْرِكُهَا وَيَعْلَمُ أَنَّهَا ذَاتُ اللهِ تَعَالَى ، وَلَكِنَّهُ لَا يَدْرِكُ مَا لِصَفَاتِهَا مِنْ مُنْتَضِيَّاتِ الْكَعْلَ (الْإِنْسَانُ الْكَاملُ ١/٢٠).

(٢) وَقَدْ عَلِمْ أَ / تَطْوِيْرُ فِي حَمَّاكِعٍ / حَمَّالِ مٍ .

(٣) الْخَالُ : العَلَمَةُ السُّودَاءُ التَّيْنُ تَكُونُ عَلَى الْوَجْهِ أَوْ الْمَضْرُورِ . وَهُوَ - فِي اسْتِلَاحِ السَّالِكِينَ - إِشَارَةٌ إِلَى نَقْطَةِ الْوَحْدَةِ ، التَّيْنُ هِيَ مِيَادِ الْكَثْرَةِ وَمِنْتَهَا (الْكَشَافُ ٢٢٣/٢) .

(٤) سَوَادُ الْخَالِ فِي الْحَسْرِ الَّذِي أَ .

(٥) فِي مَعْنَى الْلَّطِيفَةِ يَقُولُ الجَهْلِيُّ : إِذَا أَرَادَ الْحَقُّ سَبِيعَهُ وَتَعَالَى أَنْ يَحْلُّسَ عَلَى الْعَبْدِ بِاسْمِ أَوْ صَفَةٍ ، أَنْتَهُ ، وَأَقْنَاهُ ، وَأَقْنَاهُ بِهِ كُلَّهُ لَطِيفَةٌ مِنْ ذَاهِهِ تَعَالَى ، وَتَلْكَ الْلَّطِيفَةُ هِيَ لِلسمَّاءِ بِرُوحِ الْقَدِيسِ (الْإِنْسَانُ الْكَاملُ ١/٣٧) وَإِنَّمَا يَقَالُ عَلَى هَذِهِ الْلَّطِيفَةِ عَيْدَانًا بِاعتِبَارِ أَنَّهَا عَوْضُ الْعَبْدِ الْفَقَانِ .. (الْإِنْسَانُ الْكَاملُ ١/٣٨) وَعِنْ الْقَاشَانِي ، الْلَّطِيفَةُ الْإِنْسَانِيَّةُ هِيَ : النَّفْسُ الشَّاطِئَةُ .. وَهِيَ فِي الْحَقِيقَةِ : تَنْزَلُ مِنَ الرُّوحِ إِلَى مَرْتَبَتِ قَرِيبَتِهِ مِنَ النَّفْسِ ، مَنْاسِبَةٌ لَهَا بِرْوَجَهُ ، وَمَنْاسِبَةٌ لِلرُّوحِ مِنْ وَرْجَهُ (اسْتِلَاحَات٤ ٧٣) وَيَخْتَلِفُ هَذَا الْمَعْنَى عَمَّا ذَهَبَ إِلَيْهِ الجَهْلِيُّ .

(٦) إِشَارَةُ لِلْحَدِيثِ : إِنَّ لَأَجْدَنَّ نَفْسَ الرَّحْمَنِ بِأَنْتِيْسِيِّ مِنَ الْبَلِ الْبَرِّيِّ .

(٧) لَأَنَّهُ بِهِ مٍ / شَاعِيْغٌ أَ ، + أَبَهِ ثَفَثٍ .. جَامِعٌ .

٤٥ وأعنيم تطهّافَ الفرّامِ بِرَكْفَتِهِ

منَ الْخُوِي<sup>(١)</sup> عَمَّا أَخْدَقَهُ الطَّبَاعُ

قُرْيَ هَلْ لِمُوسَى الْقَلْبِ<sup>(٢)</sup> مِنْ زَمْرَمِ الْلَّقَا

مَرَاضِعُ لَا حُرْمَنَ بِلَكَ الْمَرَاضِعُ<sup>(٣)</sup>

فَعَذَقَبَ نَفْسِي فِي صَفَاءِ صِفَاهِكُمْ

يَسْعَى بِمَرْوَى الدَّاتِ وَهُنَّ تُسَارِعُ<sup>(٤)</sup>

فَلَيْسَ الصُّفَا إِلَّا صَفَائِ وَمَرْوِيَّ

يَأْتِي عَلَى تَحْقِيقِ<sup>(٥)</sup> حَقْنَ صَادِعِ<sup>(٦)</sup>

وَمَا الْقَصْرُ إِلَّا عَنْ مِرَاؤِكُمْ حَقْيَّةً

وَلَا الْخُلُقُ إِلَّا تَرْكُ مَا هُوَ قَاطِعٌ<sup>(٧)</sup>

---

(١) أنظر فهو ، فيما سبق .

(٢) يقصد بموسى القلب : أطوار روحانيه ، وزرم : لقاء الحق تعالى ، وهو اللقاء الذي عير عن الجليل بالمرضى .. (هكذا في شرح النابليسي ) وإن كان موسى عند الصوفية يرمز غالبا إلى : المقتل والمحنة الشرعية وقانون الظاهر (كما في قصته مع الحبيب ) .

(٣) زَمْرَمَ ، + زَمْرَمَ ، في زَمْرَمَ / المَرَاجِعُ .

(٤) وَتَلَعِبَ مَتْ / وَتَسْعَى مَتْ ، + مَتْ لَسْعَى .

(٥) في المفهوم الصوفي ، يأتي التحقيق في مقابل التشريع .. فالتشريع على الظاهر ، وعلى الباطن التتحقق . ويقول القاشاني : التتحقق شهود الحق تعالى في صور أسمائه ، التي هي الأكوناد؛ فلا يمكن تحبس الحق عن الخلق ، ولا عن الحق بالخلق (اصطلاحات ١٥٦) وقد عرضنا لمعنى التتحقق عند الجليلي والصوفية السابقين عليه ، في كتابنا : الفكر الصوفي .

(٦) صَفَاءُ ، صَفَائِ ، تَ / عن تَحْقِيقِ أَعْ / بارعُ .

(٧) وَمَا الْمَقْرَأُ .

وَلَا عَرَفَاتُ الْوَصْلِ<sup>(١)</sup> إِلَّا جَنَابَكُمْ  
 قَطُوبَى لِمَنْ فِي حَضْرَةِ الْقُرْبَى<sup>(٢)</sup> رَاجِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 حَلَى عِلْمِي مَفَاكِهِ ضَدَانِ جَمْعًا  
 وَكَا لَهُفْسَى ضَدَانِ كَيْفَ التَّجَامِعُ<sup>(٤)</sup>  
 يَمْزَدِلَفَاتِ فِي طَرِيقِ غَرَامِكُمْ  
 عَوَاسِقُ مِنْ دُونِ اللَّقَا وَقَوَاطِعُ

(١) الوَصْل : وَصْل الشَّيْء ، ربطه وجده عليه . وهذا المعنى وارد في قوله تعالى ﴿وَالَّذِينَ يَصْلَوْنَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوَصَّلَ ..﴾ الرعد / ٢٤ . فإذا احتجد السالك ، وحظى بالمنة الإلهية ، يقال: إنهوصل واتصل ؛ أي تحقق مراده ، ويبلغ ما ناته .. والوصل عند ابن عربى : إدراك الفائت اصطلاح الصوفية / ٩ / الفاظ المصوقة ٣١٩ ) ويقول القاشانى :

الوصل ، هو الوحدة الحقيقية الواحصة بين البطن والظہور ، وقد يعبر به عن سبل الرحمة بالخبة المشار إليها في قوله تعالى (فَاحْبِبْتَ أَنْ أَعْرِفْ) وقد يعبر به عن قبرمية الحق للأ Cassidy ، فإنها تصل الكثرة .. وقد يعبر بالوصل عن فداء الحق ، وهو التتحقق باسم الله - تعالى - المعبر عنه بالاحصاء الأسماء .. كما قال عليه الصلة والسلام : من أحصاهما دخل الجنة (اصطلاحات ٥).

(٢) الْقُرْبَى : ورد لفظ القرب في القرآن الكريم عدة مرات (مریم / ٥٢ / العلق ١٩ / البقرة ١٨٦)  
 معنى أن يدنى الله العبد فهو عاه .. وعند الصوفية : هو الوقاء بما سبق في الأزل من العهد الذي بين الحق والعبد في قوله تعالى ﴿السَّتْرِ يَرَكُمْ قَاتِلُوا يَلْسِي﴾ وقد يختص بمقام قاب قوسين (اصطلاحات ٤٤) فالقرب كما يقول رويم البغدادي ، هو : إزالة كل معرض .. (التعرف ١٢٨).

(٣) غَرَامِكُمْ ت / بافع أ ، + أ راجع .

(٤) ضَدَانِ ضَدَانِ وَهَا هُنَّ أ .

فَلَا حَصْلَ الْإِشْعَارُ فِي مَشْغُورِ الْهَوَى  
 وَسَاعِدَةٌ جَذْبٌ<sup>(١)</sup> الْعَزْمُ فَالْفَوْزُ وَالْقَعْدُ<sup>(٢)</sup>  
 عَلَى مَشْغُورِ التَّحْقِيقِ عَظَمْتُ فِي الْهَوَى  
 شَعَارَ حُكْمٍ أَصْلَتْهَا الشَّرَائِعُ<sup>(٣)</sup>  
 ١٠٥ وَكُنْمٌ مِنْ مَنِي لِي فِي مَنِي حَضْرَاتِكُمْ  
 وَسَا حَسَرَاتِي وَالْمُخْسَرُ شَامِسِعُ<sup>(٤)</sup>  
 رَأَيْتُ جِهَادَ النَّفْسِ بِالرُّؤُوحِ فَانْتَشَتْ  
 جَهَنَّمَهَا مَاءٌ وَصَاحَتْ ضَفَادِعُ<sup>(٥)</sup>  
 وَأَنْسِلَ رُضْوَانَ بِمَسَالِكِ وَانْتَشَ  
 بِهَا شَجَرُ الْجَرْجِيرِ وَالْفُصْنُ يَابِعُ<sup>(٦)</sup>

(١) الجذب : حال من أحوال النفس يغيب فيها القلب عن علم ما يجري من أحوال الخلق (المعجم الفلسفي ص ٦٠) وهو تقرير العبد بمحض العناية الإلهية المهيأ له كل ما يحتاج إليه في طرق للنازل إلى الحق ، بلا كلفة ولا سعي (اصطلاحات ٣٩) ويرى الثابلي ، أن جذب الحق تعالى سببه عزم العبد ، خيهض العبد إلى معرفة ربه لا بنفسه .. (هكذا في شرح الثابلي على الأبيات).

(٢) فالفوز قاطع أ.

(٣) عظمتها الشرائع.

(٤) نكم من مني حضراتكم أ.

(٥) النفس حقاً / فانفتحت جهنمنها ، فانفتحت معه.

(٦) فانتشى معه ، فانفتحت / فالقصن معه.

فَفَاهَتْتَ عَلَى نَفْسِي يَنَابِيعُ وَصَفَّهَا  
 وَنَاهَيْتَ صِرْفَ الْحَقِّ بِلِكَ الْيَنَابِعُ  
 فَطَفَتْ طَوَافًا لِلإِفَاضَةِ بِالْجَمَسِ  
 وَقُضَتْ مَقَاسِي لِلْغَيْلِي أَهَابِعُ<sup>(١)</sup>  
 ١١٠ فَمَكَثَتْ مِنْ مُلْكِ الْفَرَامِ وَهَا أَنَا  
 مَلِيكٌ وَسَيِّدٌ بِالصَّبَائِبِ قَاطِبِعُ<sup>(٢)</sup>  
 وَحَقَّتْ عِلْمًا وَأَفْلَانَارَ جَوَيْعَ مَا  
 تَضَمَّنَةُ مُلْكِي وَمَا لِي مَنَارِعُ<sup>(٣)</sup>  
 فَهُ لَلَّمَّا قَضَيْنَا النُّسْكَ مِنْ حَجَّةِ الْهَوَى  
 وَتَمَّتْ لَنَا مِنْ خَىْ لَنَلَى مَطَامِعُ<sup>(٤)</sup>  
 شَذَذَنَا مَطَائِبِ الْعَزْمِ تَخْرُ مَحْمَدِ  
 وَطَفَنَا وَدَاعِيَا وَالشَّرُوعُ هَوَامِعُ<sup>(٥)</sup>  
 وَجَهَنَّمَ بِتَهْلِيلِهِ الْفُسُومِ مَفَاسِرِ  
 سَهَابِبَ فِيهَا لِلرِّجَالِ مَهَارِعُ

(١) بالحِمَاءِ .

(٢) مِنْ تَلِكَ الْفَرَامِ ، + مِنْ مُلْكِ الْفَرَامِ .

(٣) اكْتَدَارًا أَتَ .

(٤) رِلَاتٍ / قَضَيْنَا الْمَحْجَ منْ مَسْكِ الْهَوَى م .. نَسْكَ الْهَوَى ت ، + مِنْ النُّسْكِ مِنْ حَجَّةِ الْهَوَى .

(٥) مَطْلُعُ الْعَزْمِ ع + م ..

## ١١٥ حَمَىْ دَرَسَتٌ<sup>(١)</sup> لِلْعَاشِقِينَ طَرُوفَة

خَرِيزٌ وَكَمْ خَابَ فِي الْعَزْ طَامِعٌ<sup>(٢)</sup>

مَحْلٌ<sup>(٣)</sup> مَجَالِيِّ الْقُرْبِ حَالَتْ رُسُومَةٌ<sup>(٤)</sup>

وَأَوْجَعَ فَتِيقَ دُوَسَةِ الْبَرْقِ لَأَمِعَ<sup>(٥)</sup>

يُنْكَسُ رَأْسُ الرَّبِيعِ عِنْدَ ارْتِفَاعِهِ

وَكَمْ زَانَ عَنْهُ السُّخْبُ وَالْغَثْ هَامِعٌ<sup>(٦)</sup>

يُسَرِّي تَعْكِفَةِ بِهْرَامٍ<sup>(٧)</sup> فِي الْأَوْجِ سَاجِداً

وَكِبَوَانٌ<sup>(٨)</sup> مِنْ فَوْقِ السُّمَاءِاتِ رَاكِعٌ<sup>(٩)</sup>

وَكَمْ رَامِعٌ<sup>(١٠)</sup> مُذْرَأَةُ صَارَ أَعْزَلَهُ

وَفِي قَلْبِهِ مِنْ عَقْرَبٍ<sup>(١١)</sup> الْعَقْرِ لَأَذِعَ<sup>(١٢)</sup>

(١) درست : المحت .

(٢) خَرِيزٌ / مَهْرَبُهِ يَتَوَلَّهُ طَرِيقَةٌ / خَرِيزٌ كَمْ عِمَّ ، خَرِيزٌ كَمْ / الْعَزْ طَامِعٌ .

(٣) محل : الشديد ، وهو تقدير الحنصب (لسان ٤٤٦/٣) .

(٤) الرسم : الآخر ، وقيل هو بقية الآخر (لسان ١٦٧/١) وحالته رسومه ، أي انطمطت معاله .

(٥) محل جد للقلب / + أ الحال القرب .

(٦) وجه الرامع / .. الريح ت / فكم ث م .

(٧) بهرام : المريخ ، وهو عند الجيلين : مظهر العظلمة الإلهية والاتقام (الإنسان الكامل ٦٤/٢) .

(٨) كبوان : الاسم الأعجمي للكوكب زحل (لسان ٣١٩/٣) .

(٩) ترى أ ع / الاج ت / ساحدم .

(١٠) الرامع : هو السماء الرامع أحد السماءات ، وهو كوكب معروف ، سمي بذلك لأن

الثانية كبرى كما كان له ربيع .. والأخر كل : هو السماء الأعزل وقيل له الأعزل لأنه لا كوكب أعنده (لسان ١٢٢١/١) .

(١١) العقرب : برج من بروج السماء .

(١٢) فكم رامع أ ع / عقرب الصدع أ ، .. العزت ، .. الصدع أ ، + م الفقر .

١٤٠ سَرِيَتْ بِهِ وَالْتَّفَلُ أَذْجَى مِنِ الْعَمَى

عَلَى بَازِلٍ<sup>(١)</sup> أَفْدِيلُهُ مَا هُوَ ضَالِّ<sup>(٢)</sup>

يَجْوِبُ الْفَلَاءُ<sup>(٣)</sup> جَوْبُ الصَّوَاعِقِ فِي الدُّجَى

وَتَرْخَلُ عَنْ مَرْغَى الْكَلَاءُ<sup>(٤)</sup> وَهُوَ جَانِعُ<sup>(٥)</sup>

وَإِنْ مَرَّ بِغَسَدَ الْعَسْنِيرِ بِالْمَاءِ إِنَّهُ

عَلَى ظَمَرًا عَنْ ذَاكَ بِالسَّيْرِ قَابِعُ<sup>(٦)</sup>

هُنَّ النُّفُسُ لَعِمَتْ مَرْكَبًا مُطْمَئِنَّةُ

فَلَيْسَ لَهَا دُونَ الْمَرَامِ مَوَالِعُ<sup>(٧)</sup>

فِي سَعْدٍ إِنْ رُفِتَ السُّعَادَةُ فَأَغْتَسِمُ

فَقَدْ جَاءَ فِي نَظْمٍ الْيَدِيعِ بِهَذَا لَعْ<sup>(٨)</sup>

١٤٥ مَفَارِيْخُ أَنْفَالِ الْفَيْوَبِ أَنْتَكَ فِي

خَزَائِنِ أَفْوَالِيْ فَهَلْ أَنْتَ سَابِعُ<sup>(٩)</sup>

(١) البازل : شهاب ، ويقال : أشهب بازل ، للأمر الشديد الصعب (لسان ٢٠٩/١) .

(٢) سرت له ت / داج من العص ا / العمات / نازل ا / ما هو طالع م .

(٣) الفلا : الصحراء .

(٤) الكلاء : العشب وهو اسم جماعة لا يفرد .

(٥) ويرحل م .

(٦) بعد العشرين ، اللارت (والبيت في هامش ا) .

(٧) نعمة مركب ا / مركبها ومطية ت (والبيت السابق تكرر بعد هذا في ا) .

(٨) فيها سعد ا ، أيا سعد م .

(٩) انفال القلوب أت م ، + م الغروب .

كَشْفُكَ أَسْرَارُ الشَّرِيعَةِ فَانْجُهَـ

فَمَا وُضِعَتْ إِلَّا لِتُلْكَ الشَّرَائِعُ<sup>(١)</sup>

## وَهَا آنَا ذَا أَخْفَى وَأَظْهَرُ تَسْارَةً

الرَّفِيْقُ الْمَوْيُّ هَا السُّرُّ عِنْدِيَّ ذَانِبٌ<sup>(٢)</sup>

<sup>(3)</sup> لِمَا وَلَأْسَاكُو أَغْنِي فَامْسَمْعِي جَارِكِي

يُصْرَحُ لَا جَاهِلٌ أَوْ مُخَادِعٌ<sup>(٤)</sup>

ولکنی آتیک بالبندز اینچا

وأخفىه أخْرَى كَيْ تُصَانِ الْوَدَائِعُ<sup>(٥)</sup>

١٣٠ خُلُو الأَمْرَ بِالإِعْهَانِ مِنْ فَوْقِ أَزْجَارِهِ

وَتَازَعَ إِذَا نَفَسَ أَنْشَكَ تَزَاعَ<sup>(١)</sup>

**فِلَلْمَرْءُ فِي التَّغْرِيلِ أَوْنَى أَدْلِسَةً**

وَلِكُنْ قُلْبِي بِالْحَقَّاقِ وَالْمُ<sup>(٧)</sup>

(١) وكشفت أ ، كشفت عن ع ت / سر الحقيقة أ / خما هشرعت ت .

(٢) نهاد آنام ت / کرمز ع + م / الرسم الموى ۱ / عددی خایم ت .

(٣) يقصد (نفس) المرید الذى يتوجه إليه بالخطاب .

• (٤) دعوى عتقة

٤) تصاریف و دایعه.

(٦) حدرا من الاعمال

(٧) فللمري أ ، - ت / ولكن قلب أ ، لقلب م ت / هل الحقيقة م ، + م بالحقيقة .

وَفِي السُّنْنَةِ الزَّهْرَاءِ كُلُّ عَبَارَةٍ  
 يَهْبَا مِنْ إِشَارَاتٍ<sup>(١)</sup> الْفَرَامَ وَقَائِعٍ<sup>(٢)</sup>  
 فِيَانَ كَنْتَ مِمْنَ مَالَةِ يَسْدُ مَأْخُوذٍ  
 مَوْيٌّ بِصَرِيعِ الشَّكْلِ قَائِعٍ<sup>(٣)</sup>  
 سَائِشِي رِوَابِيَاتٍ إِلَى الْحَقِّ أَسْبَدَتْ  
 وَأَضْرَبَ أَفْقَالًا لِمَا آتَا وَاضِعٍ<sup>(٤)</sup>  
 ١٣٥ وَأَوْضَعَ بِالْمَفْقُولِ مِرْ حَقِيقَةٍ  
 لِمَنْ هُوَ دُوْ قَلْبِي إِلَى الْحَقِّ رَاجِعٍ<sup>(٥)</sup>  
 فِي تَجْلِي<sup>(٦)</sup> حَبِيبِي فِي مَرَائِي جَمَالِهِ<sup>(٧)</sup>  
 فِي كُلِّ مَرْتَبٍ لِلْحَبِيبِ طَلَاقِعٍ<sup>(٨)</sup>

(١) السنّة الفرا ١ / لاشارات الفرام مت، + م من اشارات.

(٢) الإشارة : هي ما يخفى عن المتكلم كشفه بالعبارة، لدقّة ولطافة معناه . وعلوم الصوفية إشارات، خورة منهم على تلك العلوم أن تشيع في فم أهلها .. يقول الشاعران في التبراليت والجلواهير إن السبب الذي من أجله استخدم الصوفية الإشارات، هو تحذب روحهم بالكفر، فالفقير إذا لم يوفق قبل إله أخطأ ، أما الصوفي ، فيقال إنه كفر ! (انظر ، الفاطر ، ٥٥).

(٣) يد ماجدة أت م / بصريمع ع ت / للشكل ع ، للشكك ت / واقع أ ، قامع ع .

(٤) عن الحق أت + م / بما أنا م ، + م لما أنا .

(٥) كان ذا قلب ت ، هو ذا قلب .

(٦) التَّحْلِلُ : هو ما يظهر للقلوب من أنوار الغيوب (اصطلاح الصوفية ٩ / اصطلاحات ١٥٥) والقصد بالتحلل في الأبيات ، التحلل الشهودي . وهو ظهور الوجود المسمى باسم الشور، وهو ظهور الحق بصور أسمائه في الأكون ، التي هي صورها .. وذلك الظهور ، هو النفس الرحمنى الذى يوجد به الكل (اصطلاحات ١٥٦) .

(٧) مَرَائِي الجَمَالِ : جميع صور الموحودات الظاهرة .

(٨) في مرأى أت ، مراء ع / حتى كل أ ، + أفقى كل / مرأى للحبيب أت ، مرء ع .

فَلَمَّا تَبَدَّى خَسْنَةُ مُتَّوِعَا

تَسْمِي بِأَسْمَاءِ فَهُنَّ مَطَالِعُ<sup>(١)</sup>

وَأَنْرَزَ بِنَسْتَهُ فِيهِ آثارَ وَصَفَرَ

فَلَدِلُكُمُ الْآثَارُ مَنْ هُوَ صَانِعُ<sup>(٢)</sup>

فَأَوْصَافُهُ وَالإِمْثُمُ وَالْأَقْرَرُ الْسَّلَادِي

هُوَ الْكَوْنُ عَيْنُ الدَّاتِ وَاللَّهُ جَامِعُ<sup>(٣)</sup>

١٤٠ فَمَا قَمَ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا هُوَ فِي الْوَرَى

وَمَا قَمَ فَسْمُوعٌ وَمَا قَمَ سَامِعٌ<sup>(٤)</sup>

هُوَ الْعَرْشُ<sup>(٥)</sup> وَالْكَرْسِيُّ<sup>(٦)</sup> وَالْمَنْظُرُ الْعُلَى

(١) فَلَمَّا تَبَدَّى أَعْ.

(٢) قَابِرَ مَنْهُ ، قَابِرَ + م / آثارَ / مَا هُوَ صَانِعٌ أَع (الأبيات التالية حتى البيت ١٦٩  
ساقطة من ت ) .

(٣) يرى الجيلـى، أن الله رب مرتبة تجمع ما بين الحق والخلق ، وتُعرف الروبوـية بهذا المجمع بين  
الضدين (راجع البيت رقم ١٠١) فالحق والخلق وجهان لحقيقة الألوهـية ؛ انظر تعريف الألوهـية  
فيما يأتي .. وراجع تناولـنا التفصـيلي لهذه النقطـة الدقيقة ، في كتابـنا : الفكر الصـوفـي .

(٤) سوا الله ع / ولا نـم .. ولا أـع .

(٥) العـرش : هو - على التـحقيق - مظـهر العـلمـة ، ومـكانـة السـجلـى ، وخصـوصـيـة الدـاتـ؛ وهو  
المـكانـ المـترـه عنـ الجـهـاتـ الـستـ، وهوـ المـنظـرـ الـأـعـلـىـ وـالـخـلـقـ الـأـرـضـيـ ، وـلـمـ يـوـقـعـ إـلاـ الرـحـمـنـ.  
وقد عـبـرـ بعضـ الصـوفـيـةـ عنـ العـرـشـ بـأنـ الـجـسـمـ الـكـلـىـ (الـإـنـسـانـ الـكـاملـ ٢/٤) وـيـخـتـلـفـ معـهمـ  
الـجـيلـىـ فـيـ أـنـ الرـوـحـ أـعـلـىـ مـنـ الـجـسـمـ، وـلـمـ هـنـاكـ شـيـءـ فـوـقـ العـرـشـ إـلاـ الرـحـمـنـ. أـمـاـ إـذـاـ كـانـ  
الـجـسـمـ يـعـنـيـ الـجـامـعـ لـلـرـوـحـ وـالـعـقـلـ وـالـقـلـبـ ، فـهـنـاـ يـتـقـنـ الـجـيلـىـ مـعـهـمـ ، حـيثـ إـنـ المعـنىـ مـنـ  
الـعـبـارـتـينـ وـاحـدـ (الـإـنـسـانـ الـكـاملـ ٥/٢) .

(٦) الـكـرـسـيـ : هو - عندـ الجـيلـىـ - مـظـهرـ الـاـكـتـارـ الـإـلهـىـ ، وـعـلـىـ تـقـوـذـ الـأـمـرـ وـالـنـهـىـ ؛ وـهـوـ أـوـلـ  
تـوـسـعـ لـلـرـقـائـقـ الـحـقـيقـةـ فـيـ إـلـزـامـ الـحـقـائـقـ الـخـلـقـيـةـ . وـهـوـ عـلـىـ القـضـاءـ الـإـلهـىـ ، الـذـيـ وـسـعـ السـمـوـاتـ  
وـالـأـرـضـ ، كـمـاـ تـقـولـ الـأـيـةـ الـقـرـآنـيـةـ - يـقـضـدـ سـوـرـةـ الـكـرـسـيـ - (الـإـنـسـانـ الـكـاملـ ٥/٢) .

**هُوَ السُّلْطَة<sup>(١)</sup> الَّتِي إِلَيْهَا الْمَرْاجِع<sup>(٢)</sup>**

**هُوَ الْأَصْنَلُ حَقًا وَالْهَيْوَى<sup>(٣)</sup> فَعَلَّهَ<sup>(٤)</sup>**

**هُوَ الْفَلَكُ الدَّوَارُ رَهْسُ الطَّبَابِع<sup>(٥)</sup>**

(١) **السُّلْطَة** : [إشارة إلى سلطة المتنهي . وهي عند الصوفية : الفزعية الكروي التي ينتهي إليها سر الكل ، وهي نهاية المراتب الأسمالية التي لا تعلوها رتبة (اصطلاحات ١٠٠) ويقول الجيلسي : سلطة المتنهي ، هي نهاية الكائنات التي يصل إليها المخلوق فليس سلطة إلى المخلوق ، وما بعدها إلا الكائنات المخصوصة بالخلق تعالى وحده ، وليس لها مخلوق هناك لفهم ، ولا يمكن الالتفات إلى ما بعد سلطة المتنهي ، لأن المخلوق هناك مسحوق ممحوق ، ومدمر من مطرد ، ملتحق بالعدم الخالق ، لا وجود له فيما بعد سلطة المتنهي ؛ ولذلك الإشارة في قول جبريل عليه السلام للنبي ﷺ : لَوْ تَلَمِّسَ أَلَا هَيْرًا لَا حَرَكَتْ . و"لَر" حرف امتصاص ، فالالتضاد ممحوك .. وأعلم بما أنا ألم وجعلنا السلطة مقامًا لغيره تعالى حضرات ، للي كسل حضررة من المساواة الغلبي ما لا يمكن حصره . (الإنسان الكامل ٨ / ٢) .

(٢) **المنظر العلَّاع / الأعلى م** .

(٣) **الْهَيْوَى** : كلمة يونانية الأصل . وهي عند الفلاسفة : المادة الأولى ، وكل ما يقبل الصورة ، وترجع هذه التسمية إلى أرسطو (الم徂م الفلسفی ٢٠٨) وعند فلاسفة الصوفية : هي اسم الشئ ، بحسبه إلى ما يظهر فيه من الصور ، بكل باطن يظهر فيه صورة ، يسمونه هيرولى (اصطلاحات ٤٦) .

(٤) **الْهَيَاء** : هو - وفقاً للقاشاني - المادة التي خلق الله فيها سور العالم (اصطلاحات ٤٥) وسأله ابن عربى : السبعة (اصطلاح ١٢) .. وقد استعملت الكلمة في الأصل لتدخل على التفاهة والحقارة ، كما ورد في القرآن الكريم (الواقعة ٦ / الفرقان ٢٢) وانتقلت الكلمة إلى الحال الصوفى حيث اكتسبت خصائص روحية ، فاستعملت لتدخل على الطاقة الكلية الإلهية (د . كمال حغر) : هامش اصطلاحات الصوفية ، للقاشاني ص ٤٥) .

(٥) **الْطَّبَابِع** : هي الطيالع الأربع التي يتكون منها العالم . وهي : العراب والهواء والماء والنار .. ويقال لها : **الأستقصيات الأربع** .

**هُوَ النُّورُ وَالظِّلْمَاءُ وَالسَّاءُ وَاهْسَوا**

**هُوَ الْعَنْصُرُ النَّارِيُّ وَهُوَ التَّلَاقِعُ<sup>(١)</sup>**

**هُوَ الشَّمْسُ وَالبَلْزُرُ الْمُبِيرُ هُوَ السَّهْلَا**

**هُوَ الْأَفْقُ وَهُوَ النَّجْمُ وَهُوَ الْمَوَاقِعُ<sup>(٢)</sup>**

**١٤٥ هُوَ الْمَرْكَبُ الْحَكْمِيُّ هُوَ الْأَرْضُ وَالسَّمَاءُ**

**هُوَ الْمُظْلِمُ الْمُقْتَامُ وَهُوَ اللَّوَامِعُ<sup>(٣)</sup>**

**هُوَ الدَّارُ وَهُوَ الْأَثْلُ وَالْحَى<sup>(٤)</sup> وَالْفَضَّا**

**هُوَ النَّاسُ وَالسُّكَّانُ وَهُوَ الْمَرَاتِعُ<sup>(٥)</sup>**

**هُوَ الْحَكْمُ وَالتَّأْيِرُ وَالْأَفْرُ وَالْقَضَى**

**هُوَ الْعِزُّ وَالسُّلْطَانُ وَالْمَعَاوِضُ**

**هُوَ الْفَظُّ وَالْمَغْنَى وَصُورَةُ كُلِّ مَا**

**يُعَالَ مِنَ الْمَفْتُولِ أَوْ هُوَ رَاقِعٌ<sup>(٦)</sup>**

(١) التَّلَاقِعُ : الأرض الفقر التي لا شيء فيها ، ويقال : بلقع ، لكل شئ حال . ليقال ديار بلاع وارض بلاع (السان ١ / ٢٥٩).

(٢) وهو الموانع .

(٣) المظلوم المقتمم ، + م المقتمم .

(٤) الْأَثْلُ : الكلمة قرآنية (سورة سباء ، آية ١٦) وهو شجر طويل مستقيم الخشب ، أقصائه كبيرة التعمق ، وورقه دقيق ، وملته حب أحر لا يوشك (معجم الفاظ القرآن ١ / ١٤) روى الحدیث أن منبر الرسول ﷺ كان من أثلى القيمة .. والغاية غرابة ذات شجر كثير ، وهي على تسعة أمتال من المدينة (السان ١ / ٢١).

(٥) الْمَحَا وَالْأَثْلُ مَع / الْمَرَاعِي م .

(٦) كلاماً ع / تحلى أ ، بحول م ، + م يقال .

هُوَ الْجِنْسُ وَهُوَ النُّورُ وَالْفَصْلُ<sup>(١)</sup> إِنَّهُ

هُوَ الْوَاجِبُ الدَّائِرِيُّ وَالْمُعَمَّارِيُّ<sup>(٢)</sup>

١٥٠ هُوَ الْعَرَضُ الطَّارِئُ لَعَمْ وَهُوَ جَزْءُهُ

هُوَ الْمَعْدُونُ الصَّلْبِيُّ<sup>(٣)</sup> وَهُوَ الْمَوَابِعُ<sup>(٤)</sup>

هُوَ الْحَيْوَانُ السَّخِيُّ وَهُوَ حَمَاسَةُ

هُوَ الْوَخْشُ وَالْإِنْسُ وَهُوَ<sup>(٥)</sup> السُّوَاجِعُ<sup>(٦)</sup>

هُوَ الْقَيْسُ يَلِ لَيْلَةً وَهُوَ بَهْتَنَةُ

أَجْلُ يَشْرُهَا وَالْخَيْفُ<sup>(٧)</sup> وَهُوَ الْأَجْمَارُغُ

هُوَ الْعَقْلُ وَهُوَ الْقَلْبُ وَالنَّفْسُ وَالْحَشَّا

هُوَ الرُّوحُ وَهُوَ الْجِنْسُ وَالْمَذَادِيُّ

هُوَ الْمَوْجِدُ الْأَشْيَاءُ وَهُوَ وُجُودُهَا

وَعَيْنُ دَوَاتِ الْكُلُّ وَهُوَ الْجَوَامِعُ<sup>(٨)</sup>

(١) الجنس والمصل والنور ، من مصطلحات التعق الأسطوري .

(٢) الموجب الذاتي ع / المتتابع ع .

(٣) الصَّلْبِيُّ : الصَّلْبُ الْأَمْلَسُ .

(٤) المعدن الجلدوي ع ، + م الأصلى / الواقع م .

(٥) السُّوَاجِعُ : الحمام ، ويقال سمعت الحمام ، إذا دعت وطربت في صوتها (لسان ١٠١/٢) .

(٦) الجثمان الحى ع + م .

(٧) الخيف : الأعیاف ، الضروب المختلفة من الأخلاق والأشكال ، والخيف : المكان المنحدر ،

وهو أيضاً : اسم لموضع عكبة عند منى (لسان ٩٢٠/١) .

(٨) عين ذات ع .

**فَلَمَّا تَبَقَ حُكْمُ النَّجْمِ وَالشَّمْسِ طَالَ<sup>(١)</sup>**

حَدَائِقُ ذَاتٍ فِي مَرَابِبِ حَفْلَةٍ

تُسْمَى بِاسْمِ الْخَلْقِ وَالْحَقِّ وَابْنِهِ<sup>(٦)</sup>

**وَلِيْهُوْ مِنْ دُوْجِيْ نُفْعَثْ كَيَايَةً<sup>(٣)</sup>**

**هل الروح إلا عينٌ لها مُنَازعٌ<sup>(٤)</sup>**

روزگار ناک اخراجی

رسوی والی تونجیده الامیر راجع<sup>(۱۷)</sup>

وہلکھ ملکھ + ۱

• 120 • (7)

(٣) إشارة إلى الآية : {وَنَسْأَلُكُمْ مِّنْ رُوحِي .. } سورة الماعز ، آية ٢٩ .

٤) نسخهات / کنیة اعم + م.

(٥) المُلْوَلُ : ذكرة مسيحية تُتهم بها بعض صوفية الإسلام ، وترعى الفكرة أن الله قد يحل من جسم عدد من عباده ، أو بعبارة أخرى : يحل اللاهوت في الناسوت (المصحف الفلسفى ٢٦) ويحتوى المخلج (المسىء بن منصور ث ٣٠٩) من قتل الفقهاء، على رأس قائمة التهمى بالملول من صوفية الإسلام - وقد لقى حذفه في يوم مشهود بذلك التهمة - بسبب ما صدر عنه من انتقام وأشناع، يشتم منها رائحة الملول .. يقول المخلج (من المختف) :

**ثُلَاثَةُ تَعْرِيفَاتٍ وَالْمُتَسْوِيَّ تَعْرِيفٌ** يُشَكِّلُ خَرْجَى الْمُتَشَبِّعِ مِنْ أَحْقَابِي

**كَتْلُولُ الْأَرْوَامِ فِي الْأَبْدَانِ** تَرْشِيلُ الشَّمْسَرِ حَوْفَ قَلْبِهِ

**أنت خرسنة حتى المكان** **كما بين ساكن تخرّج لا**

لَا يَعْلَمُ بِمَا يَنْهَا إِلَّا مَنْ يَعْلَمُ وَلَا يَرْجِعُ مِنْ حَيْثُ مَا  
كَانَ إِلَّا مَنْ يَعْلَمُ

نحوه موضع آخر (من هرمل) :

تَسْرِعُ الْخَمْرَةُ بِالْمَاءِ الْمُرْلَأِ  
تَأْرَعْتُ رُوْحَكَنْدَ نُوْجِيَ كَمَا

**العنوان:** الكتاب المقدس

لَا مِنْ هَبْسَىٰ وَمِنْ لَهْوِيٰ هَذَا  
تَحْنَنَ رَوْخَانِ خَلَانَ يَكْنَا

### **وختول (من فرمان):**

شیخ منزه المفدوی و متنزه المفدوی

جذب و جذب

**فِي أَحَدِيَّ الدَّاَتِ فِي عَنْسِنِ كَفَرَةٍ**

**وَقَاتِلَةَ الْأَشْيَاءِ ذَائِلَةَ شَائِعَةَ**

**١٦٠ تَجَلَّتِ فِي الْأَشْيَاءِ حِينَ خَلَقْتَهَا**

**فَهَا هِيَ مِبْطَنَ عَنْكَ فِيهَا الْبَرَاقُ<sup>(١)</sup>**

**قَطَفْتَ الْوَرَى مِنْ دَاتِ نَفْسِكَ قِطْعَةَ**

**وَلَمْ تَكُنْ مَوْصُولًا وَلَا فَصْلٌ قَاطِعَةَ**

**وَلَكِنَّهَا أَخْكَامُ رَبِّيْكَ اَقْتَضَتْ**

**الْأَلوَهِيَّةَ<sup>(٢)</sup> لِلْمُضَارِّ فِيهَا التَّجَامِعُ<sup>(٣)</sup>**

**فَأَنْتَ الْوَرَى حَقًّا وَأَنْتَ إِمَانُّا**

**وَأَنْتَ لِمَا يَغْلُو وَمَا هُوَ وَاضِعٌ**

(١) نَبَطَتْ أَمْ .

(٢) الْأَلْوَهِيَّةُ .. هِيَ عِنْدَ الْجِيلِيِّ : جَمِيعُ حَقَائِقِ الْوَجُودِ ١ وَيُعْنِي بِحَقَائِقِ الْوَجُودِ : أَحْكَمُ الظَّاهِرِ بِعِنْدِ الظَّاهِرِ ، أَيِّ الْخَلْقِ وَالْحَقِّ . نَشْمُولُ الْمَرَاتِبِ الْإِلهِيَّةِ ، وَجَمِيعُ الْمَرَاتِبِ الْكُوْنِيَّةِ ، وَإِعْطَاءُ كُلِّ حَقِّهِ مِنْ مَرْتَبَةِ الْوَجُودِ .. هُوَ مَعْنَى الْأَلْوَهِيَّةِ . وَالْأَلْوَهِيَّةُ ، كَمَا يَقُولُ الْجِيلِيُّ : الْأَفْضَلُ مَظَاهِرُ الدَّاَتِ لِنَفْسِهَا وَلِغَيْرِهَا ، وَمِنْ ثُمَّ مَعْ أَهْلِ اللَّهِ تَجَلَّيُ الْأَحَدِيَّةُ – الَّتِي هِيَ أَعْلَى الْأَسْمَاءِ تَحْتَ هِيمَةِ الْأَلْوَهِيَّةِ – وَلَمْ يَجْنُوا تَجَلُّ الْأَلْوَهِيَّةِ ، فَإِنَّ الْأَحَدِيَّةَ دَاتٌ عَسْرٌ ، وَلَا ظَهُورٌ لِصَفَةِ فِيهَا .. وَالْوَجُودُ وَالْعَدْمُ مُتَبَايِلَانِ ، وَفَلَكَ الْأَلْوَهِيَّةِ مُحِيطٌ بِهِمَا ، لَأَنَّ الْأَلْوَهِيَّةَ تَجْمِعُ الضَّدَيْنِ مِنْ الْقَدِيمِ وَالْحَدِيثِ ، وَالْحَقِّ وَالْخَلْقِ ، وَالْوَجُودُ وَالْعَدْمُ .. وَلَوْنُ تَجَلُّ الْأَلْوَهِيَّةِ خَدُّ يَقْفَ عَلَيْهِ التَّفْصِيلِ . فَلَا يَقْعُدُ عَلَيْهَا الْإِدْرَاكُ التَّفْصِيلِيُّ بِوَجْهِهِ مِنَ الْمَوْجُودِ ، لَأَنَّهُ عَسَالٌ عَلَى اللَّهِ أَنْ يَكُونَ لَهُ بِهَايَةٌ ، وَلَا سَبِيلٌ إِلَى إِدْرَاكِ مَا لَوْنُ لَهُ بِهَايَةٌ سَبِيلٌ وَلِعَالَى (الْإِنْسَانُ الْكَاملُ ٢٣، ٢٤) .

(٣) وَلَكِنَّمَا عَ / لِلْمُضَارِّ فِيهَا مُضَارِّ ، لِلضَّادَيْنِ مُضَادَّ .

وَمَا الْخَلْقُ فِي السَّمَاوَاتِ الْأَكْلَمَجِيَّةِ

وَأَنْتَ بِهَا الْمَاءُ الَّذِي هُوَ نَابِعٌ

١٦٥ فَمَا النَّاجِحُ فِي تَحْقِيقِنَا هَيْرَ مَالِهِ

وَغَيْرَانِ فِي حِكْمَمْ دَعْنَهَا الشَّرِكَاجِ

وَلَكِنْ يَدْوِنِي النَّاجِحُ يُرْفَعُ حُكْمَهُ

وَتَوْضِعُ حُكْمَ الْمَاءِ وَالْأَمْرِ وَاقِعٌ<sup>(١)</sup>

تَجْمَعَتِ الْأَضْدَادُ فِي وَاحِدِ الْهَـ

وَلِيَهُ تَلَاهَتْ فَهُنَّ عَنْهُنْ سَاطِعٌ<sup>(٢)</sup>

فَكُلُّ بَهَاءٍ فِي مَلَائِكَةٍ صُورَةٌ

عَلَى كُلِّ قَدْ شَاهِيَ الْفُصْنَ يَمَارِعٌ<sup>(٣)</sup>

وَكُلُّ امْسِدَادٍ لِيَ تَصَافِي فِي طَرَةٍ

وَكُلُّ أَخْمَرَارٍ فِي الطَّلَابِعِ نَاصِبَعٌ

١٧٠ وَكُلُّ كَجِيلِ الْطَّرْزِ يَقْتَلُ صَبَّةٍ

بِمَاضِ كَسْنِيفِ الْهِنْدِ حَالَةً مُضَارِعٌ

(١) يَدْوِبُ ع.

(٢) سَادِعٌ ، + ع سَاطِعٌ.

(٣) شَاهِيَ :

فَكُلُّ بَهَاءٍ فِي الْمَلَائِكَةِ لَدَهَا

عَلَى كُلِّ حَسْنٍ شَاهِيَ الْبَشَرِ طَالِعٌ

وَكُلُّ اسْتِرَارٍ فِي الْقَوَافِلِ كَالْفَنَّ

عَلَيْهِ مِنَ الشَّعْرِ الرَّمِيلِ شَرَائِعٌ<sup>(١)</sup>

وَكُلُّ مَلِيعٍ بِالْمُلاَحَةِ قَدْ رَهَنَ

وَكُلُّ جَوَيلٍ بِالْمَحَاسِنِ يَمْارِعٌ<sup>(٢)</sup>

وَكُلُّ لَطِيفٍ جَلَّ أَزْدَقَ حُسْنَةً

وَكُلُّ جَلِيلٍ وَهُنَّ بِاللَّطْفِ صَادِعٌ<sup>(٣)</sup>

مَحَاسِنُ مَنْ أَنْشَأَ ذَلِكَ كُلَّهُ

فَوَحْدَهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ فَهُوَ وَامِيعٌ<sup>(٤)</sup>

١٠ وَإِنَّكَ أَنْ تَلْفَظَ بِعَارِيَّةٍ<sup>(٥)</sup> إِلَيْهَا

فَمَا فِيهِ خَيْرٌ وَهُوَ بِالْخُسْنِ يَمْارِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) كل استواء ، + اكل اسرار / قوايم ، + اقوام / الوسيم ت .

(٢) وكل مليع بالمحاسن يمرع أ .

(٣) وكل جليل حل أ / يمريع أ ، - ع .

(٤) أنشأ لذلك م / فوحده أ / لا يشرك أ م .

(٥) في مفهوم العارية عند الجيلين ، يصرّ أن الممارية في الأشياء ، هي نسبة الوجود المطلق إلىها ، مع كون الوجود المطلق أصل لها ، فقد أغار الحق حقائقه اسم المخلقة ، لظهور بذلك أسرار الألوهية ومتضيّاتها من التضاد .. تمثيل العالم ، مثل الثلوج ، والحق سبحانه هو الماء الذي هو أصل الثلوج ، فاسم الثلوج معار ، واسم الماء دال على حقيقته (الإنسان الكامل ٢٨/١) ومن هنا قال في النادرات :

وَمَا اخْلَقَ فِي السَّمَاوَاتِ إِلَّا كَلْبَجَةٌ وَأَنْتَ بِهَا الْمَاءُ الَّذِي هُوَ نَاجِعٌ

(٦) لا تلتفظ أ م ت ، إن تتطبع / بغيرية البهائم / غير وبالحسن يمرع أ ، وهو في الحسن ع ، يمرع ت .

رَكْلُ قَبِيعِ إِنْ تَسْمَتْ لِحْمَنْسُو  
 أَنْكَ مَعَالِي الْحُسْنِ فِي وَتَسَارِعٍ<sup>(١)</sup>  
 وَلَا تَخْسِنَ الْحُسْنَ يُنْسَبُ وَحْدَةٌ  
 إِلَيْهِ الْهَمَا وَالْقَبِيعُ بِالذَّاتِ رَاجِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 يُكَمِّلُ نُفَصَانَ الْقَبِيعِ جَمَالَةً  
 فَمَا قَمَ نُفَصَانُ وَلَا قَمَ يَاهِرَعُ<sup>(٣)</sup>  
 وَيَسْرُقُعُ مِقْدَارَ الْوَضِيعِ جَلَالَةً  
 إِذَا لَأَخَ فِي وَفَهْرَوَ لِلْوَضِيعِ رَافِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 ١٨٠ فَلَا تَخْتَجِبْ عَنْهُ لِشَيْنِ بَصُورَةٍ  
 لَعَلْفُ حِيجَابِ<sup>(٥)</sup> الْغَيْنِ لِلْحُسْنِ لَأَمِعَ<sup>(٦)</sup>

(١) رَكْلُ / قَبِيعُ ، + مَ تَسَارِعُ .

(٢) مَلَا / وَالْقَبِيعُ .. مَكْرَرَةٌ فِي عَ .

(٣) جاءَ هَذَا الْبَيْتُ ثَلَثَ سَابِقَهُ فِي مَ .

(٤) رَلَمَتْ / فِيهَا / لَشَءَأَا / لِلْوَرَتْ .

(٥) وَرَدَتْ كَلْمَةُ حِيجَابٍ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ (سُورَةُ صَ ٢٢ / الْإِسْرَاءُ ٤٥). بِعْنَى السُّرُرُ وَالْمُنْعِنُ سَوَاءً كَانَ هَذَا السُّرُرُ حَسِيًّا أَوْ مَعْنَوِيًّا .. وَالصَّوْفَيَّةُ يَسْتَعْدِمُونَ كَلْمَةَ الْحِيجَابِ بِعَوْنَى مُتَسَدِّدَةٍ، حَسْبَ الْحَالِ الَّذِي يَتَكَلَّمُونَ فِيهِ (الْفَاطِلَةُ ١٣٦) يَقُولُ الْقَاشَانِيُّ : الْحِيجَابُ؛ الْطَّبِيعُ الْمُرْرَى الْكُوْنِيَّةُ فِي الْقَلْبِ ، الْمَانِعُ لِتَبِولِ تَحْلِيَّ الْمَنْعِنِ (اَصْطِلَاحَات٤٥٧) .

وَقَدْ اسْتَعْدَمَ الْجَوْلِيُّ حِيجَابَ الْعَيْنِ هَذَا ، لِيُعْنِي اِحْتِجَابَ رُؤْيَا الْمَنْعِنِ لِمُطَالَعَةِ صُورِ الْخَلْقِ وَحَطَهَا وَفِي الْبَيْتِ ٢١٧ سَوْفَ يَسْتَعْدِمُ الْجَوْلِيُّ حِيجَابَ الْكُوْنِيَّةِ لِيُعْنِي بِهِ مَا ذَكَرَهُ الْقَاشَانِيُّ مِنْ اِنْطَبَاعِ الصُّورِ الْكُوْنِيَّةِ .. لَخَ .

(٦) عَوْنَى الْعَيْنِ أَ .

وَأَطْلُقْ عَنَّا الْحَقُّ فِي كُلِّ مَا قَرَى  
 فَتَلَكَ تَجَلِّيَاتٍ مَنْ هُوَ صَانِعٌ  
 لَقَدْ خَلَقَ الْأَرْضَيْنِ بِالْحَقِّ وَالسَّمَا<sup>(١)</sup>  
 كَذَا جَاءَ فِي الْقُرْآنِ إِذْ أَنْتَ مَاجِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 وَقَالَ الْحَقُّ إِلَّا إِلَهٌ لَا شَرِيكَ لَهُ  
 فَشِئْتُ هَذَا فَهُوَ فِي الْخَلْقِ ضَانٍ<sup>(٣)</sup>  
 رَفَاهِيَّةٌ حَقُّا مِنْكَ فِيَكَ فَيَانَةٌ  
 هُوَ يُشَكُ اللَّاتِي بِهَا أَنْتَ يَارِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 ١٨٥ وَقَى أَنَّمَا حَقًا تُولُوا وَجُنُوهُكُمْ  
 قَمْمَةٌ وَجْهُ إِلَهٖ<sup>(٥)</sup> هَلْ مَنْ يُطَالِعُ  
 بِيَعْ مِنْكَ نَفْسًا لِلإِلَهِ وَكُنْتَ إِذْ  
 تَكُونُ كَمَا إِنْ لَمْ تَكُنْ وَهُوَ صَادِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) الإشارة إلى قوله - عز وجل - في القرآن الكريم ﴿نَحْنُ خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا تَنْهَمُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ (سورة الأحقاف آية ٣).

(٢) كَذَا جَاءَ في القرآن آ.

(٣) وما الخلق إلا ع / غير الله آ.

(٤) فِيَكَ مِنْكَ ع / هُوَ لِيَكَ آ / الْلَّاتِي إِلَيْهَا الْمَرْجِعُ ت.

(٥) إشارة إلى الآية ١١٥ من سورة البقرة .

(٦) بِاللهِ أَعُوْمَ / وَكُنْ إِذَا أَمْ / تَكُنْ مَمْ / مَنْ تَكُونَ / كَمَا إِنْ لَمْ يَكُنْ وَهُوَ صَادِعٌ ، ضَارِعٌ آ.

وَدَعْ عَنْكَ أَوْصَافًا يَهَا كُنْتَ عَارِفًا  
 لِنَفْسِكَ فِيهَا لِلإِلَهِ وَدَائِرَةٌ  
 لَشَاهِدٍ بِوَصْفِ الْحَقِّ لَفْسَكَ أَنْتَ هُوَ  
 وَلَا تَلْبِسْ لِلْحَقِّ مَا أَنْتَ خَالِسٌ<sup>(١)</sup>  
 وَكُنْ بِالْيَقِينِ الْحَقُّ لِلخَلْقِ جَاجِدًا  
 وَجَمِيعُكَ صِلَةٌ إِذْ فَرَقْتَ<sup>(٢)</sup> قَاطِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 ١٩٠ وَلَا تَنْخُصْ بِالاِسْمِ فَالاِسْمُ دَارِسٌ  
 وَلَا تَفْقِرْ لِلْعَيْنِ فَالْعَيْنُ تَابِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 وَلِيَكَ حَزْمًا لَا يَهُولُكَ أَمْرُهَا  
 فَمَا نَأَلَهَا إِلَّا الشُّجَاعُ الْمَقَارِبُ<sup>(٥)</sup>  
 حَنَانِيَكَ وَأَخْذَرَ مِنْ قَادِبٍ جَاهِلٍ  
 فَمَا رَبَّهَا آذَابُ الْقَوْمِ قَوَاطِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) ولا تلبس للدحرأ ، للعلق ع + م / ما هو خالس ١ .

(٢) انظر الجمجمة والفرق في تعليقنا على البيت الأول من القصيدة .

(٣) اذ فرقتك م ، + فرقتك / فوقك قاطع ت .

(٤) ولا تخسر ع م ، + م تختصر / فالرسم دارسي ا / للغير ا / ولا تقتصر للعين م ، لا تفتر بالعين + م .

(٥) ليك حزماء ، امرا ا ، ودونك حزمات / فما نله ا .

(٦) حنانيك ا .

ف ٧ وَكُنْ نَاظِرًا فِي الْقَلْبِ صُورَةً حُسْنِي

عَلَى هَيْثَةِ الْمَقْوُشِ يَظْهَرُ طَابِيعُ

فَقَدْ صَحَّ فِي مَنْ مَنِ الْحَدِيثِ تَعْلَقُوا

بِأَخْلاَقِهِ<sup>(١)</sup> مَا لِلْحَقِيقَةِ مَارِعٌ<sup>(٢)</sup>

١٩٥ وَهَا هُوَ سَمْعٌ بَلْ لِسَانٌ أَجَلٌ يَمْدُ

لَنَا هَكَذَا بِالْقُلُّ أَخْبَرَ شَارِعٌ<sup>(٣)</sup>

فَقِيمٌ قُوَّاتٌ وَالْجِنَوَارِحُ كَوْتَةٌ

لِسَانًا وَسَمْعاً ثُمَّ رِجْلَةٌ<sup>(٤)</sup> تُسَارِعُ<sup>(٥)</sup>

وَلَسْنَا سِوَى هَلْبِي الْجِنَوَارِحُ وَالْقُوَّى

هُوَ الْكُلُّ مِنَ مَا لِقَوْلِي دَافِعٌ<sup>(٦)</sup>

وَلَكَفِيلَكَ مَا لَقَدْ جَاءَ فِي الْخُلُقِ آتَهُ

عَلَى صُورَةِ الرَّجْمَنِ آدَمُ وَالْقِبَعُ<sup>(٧)</sup>

(١) الإشارة هنا إلى الحديث الشريف : لَهُ مَا لَهُ خُلُقٌ ، مِنْ جَاهِهِ بَخْلٌ فِيهَا دُخُلُ الْجَنَّةِ .

(٢) فقد جاء في نص الحديث ت .

(٣) هو سمعي بل لساني أ .

(٤) الإشارة للحديث القدس : لَا يَزَالْ عَبْدِي يَطْهُرُ إِلَى بِالنَّوَافِلِ حَسِ احْبَهُ ، فَإِنْ أَحْبَبْتَهُ كُنْتَ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وَصَرْهُ الَّذِي يَبْصُرُ بِهِ وَيَدِهُ الَّذِي يَبْطِشُ بِهَا ، وَيَصْبِعُ عَبْدَ رَبِّهَا ، يَقُولُ لِلشَّيْءِ كُنْ لِي كُونَ .

(٥) نعم أ .

(٦) هذا الجنوارح أ ، تلك الجنوارح م .

(٧) الآخر : خلق آدم على صورة الرحمن .. (انظر تخريج الحديث والآخر ، لفقرة ٧ شرح).

وَلَوْ لَمْ تَكُنْ فِي وَجْهِهِ آدَمٌ عَيْنُهُ  
لَمَا سَجَدَ الْأَفْلَاكُ وَهِيَ خَوَاضِعٌ<sup>(١)</sup>

٢٠٠ وَلَوْ شَاهَدَتْ عَيْنُ إِلَيْسَ وَجْهَهُ

عَلَى آدَمَ لَمْ يَفْصِي وَهُوَ مُطَاوِعٌ<sup>(٢)</sup>

وَلَكِنْ جَرَى الْمَقْدُورُ لِهُنَّ هَلَى عَمَى

عَيْنِ الْعَيْنِ إِذْ حَالَتْ هُنَاكَةُ مَوَابِعٍ<sup>(٣)</sup>

فَلَا تَكُنْ مَعَ إِلَيْسَ فِي شَيْءٍ مِنْهُ

وَدَعْ قَيْدَةَ الْعَقْلِيِّ فَالْعَقْلُ رَادِعٌ<sup>(٤)</sup>

وَفُضِّلَ فِي بِحَارِ الْأَنْجَادِ<sup>(٥)</sup> مُنْزَهًا

عَنِ الْمَرْجِ بِالْأَغْيَارِ<sup>(٦)</sup> إِذْ أَنْتَ شَاجِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) ولو لم يمكن أفع ، - م .

(٢) ظلو شاهدت / وصفه ع + م .

(٣) الرابع ت .

(٤) ولا تك أم / سمت سورة أ ، شبه سورة ع + م .

(٥) الْأَنْجَادُ : هو شهود الوجود الخالق الواحد المطلق ، الذي الكل به موجود ؛ فيتحد به الكل من حيث كون كل شيء موجوداً به ، معلوماً بنفسه ، لا من حيث أن له وجوداً خاصاً به ، فإنه عالم (اصطلاحات ٢٤) وفي هذا المقام يكون سير الصوفى مطالعاً لهذا الوجود الواحد ، متزهاً عن المرج بالآغيراء .

(٦) المرج بالآغيراء : هو رؤية ما سوى الله .. وإثبات وجود الخلق مع وجود الحق . وفي المقام من التسويد المتزه عن المرج بالآغيراء ، قال الملاج : فمن ظن أن الإلهية محترج بالبشرية ، والبشرية بالإلهية فقد كفر ، فإن الله تعالى طرد بذلكه وصلاته عن ثروات الخلق وصالاتهم .. (أخبار الملاج ، نشرة ماسينيون وكرلوس ، باريس ١٩٣٦ ص ٤٧) .

(٧) شارع ت .. والشخخ ، من الإبل : هو السريع نسبياً لقل القواسم . والشخخ أيضاً : الماء والمرأة (لسان ٢٧٢/٢)

وَإِلَّا كُوَّةٌ وَالْقُنْيَةُ<sup>(١)</sup> فَهُنُّ مُقْبَدُ

وَإِلَّا كُوَّةٌ وَالْعُشِّيَّةُ<sup>(٢)</sup> فَهُنُّ مُخَادِعُ

٢٠٥ وَشَبَهَهُ فِي تَزْرِيزِهِ سَبَحَاتٍ قُدَسِيَّهُ

وَنَزْفَهُ فِي تَشْبِيهِهِ مَا هُوَ حَارِبٌ<sup>(٤)</sup>

وَقَلْ هُنُّ ذَا بَلْ غَيْرَهُ وَهُنُّ غَيْرُ مَا

عَرَفْتَ وَغَيْرُ الْعِلْمِ لِلْخَلْقِ شَارِعٌ<sup>(٥)</sup>

وَلَا تَكُونُ مُخْجُوْهَا بِرُقْبَةٍ خُسْنَيَّهُ

عَنِ الدَّاتِ أَنْتَ الدَّاتِ أَنْتَ الْمَجَامِعُ<sup>(٦)</sup>

(١) التَّزْرِيزُ - عند المحيلي - هو انفراد القديم بأوصافه وأسمائه وذاته ، كما يستحقه من نفسه لنفسه بطريق الأصلية والتعال ، لا باعتبار أن المثلث ماثله أو شابهه ، فانفرد الحق سبحانه وتعالى عن ذلك .. يقول المحيلي : قلوبنا بأيدينا من التَّزْرِيزِ ، إِلَّا التَّزْرِيزُ أحدث ، والتحق به التَّزْرِيزُ القديم (الإنسان الكامل ١ / ٣٢) .

(٢) التَّشْبِيهُ الْإِلَهِيُّ - عند المحيلي - عبارة عن صورة الجمال .. لأن الجمال الإلهي له معانٍ ، وهي الأسماء والأوصاف الإلهية ، وله صورة هي تحليات تلك المعانى فيما يقع عليه من المحسوس أو المعمول . فالمحسوس كما في قوله ﷺ : رأيت ربى في صورة شاب أمرد ولائق كقوله تعالى أنا عند ظن عبدي بي ، للبيظن بي ما شاء وهذه الصورة هي المرادة بالتشبيه . ولاشك أن الله تعالى في ظهوره بصورة جماله ، ياتي على ما استحقه من تزيره ، فنكمأ أعطيت المذهب الإلهي حقه من التَّزْرِيزِ ، فكذلك أعطاء من التَّشْبِيهِ الإلهي حقه (الإنسان الكامل ١ / ٣٣) .. ثم يقول المحيلي : لَهُزْهُ إِنْ شَتَّ ، وَشَيْهُ إِنْ شَتَّ ، فَإِنْتَ عَلَى كُلِّ حَالٍ خَارِقٌ فِي تَحْلِيلِهِ ١

(٣) فهو مخادع ع ت .

(٤) سبحان وجهه أ / ماهر ضارع ع .

(٥) بل غيره ع م ت / غواها ما عرفت أ / وعن العلم .. / في الخلق شارع ت .

(٦) أنت المجموع ت .

فَعِنْكَ شَاهِدَهَا بِمُخْدَدٍ أَصْنِفَهَا

فَإِنَّ عَلَيْهَا لِلْجَمَالِ لَوَابِعٌ<sup>(١)</sup>

أَيْتُكَ<sup>(٢)</sup> الْأَتْقَى هِيَ الْقَصْدُ وَالْمُنْسَى

بِهَا الْأَفْرُ مَرْفُوزٌ وَحَسْنُكَ بَارِعٌ<sup>(٣)</sup>

٤١٠ وَنَفْسُكَ تَخْوِي بِالْحَقِيقَةِ كُلَّ مَا

أَشْرَتْ بِيَجْدَ القَوْلِ مَا آتَى حَادِعٌ<sup>(٤)</sup>

تَهَنَّ بِهَا وَأَغْرِفْ حَقِيقَهَا فَمَا

كَبِيرٌ فِيهَا شَيْءٌ إِلَذَائِكَ نَافِعٌ<sup>(٥)</sup>

فَحَقْقُ وَكْسَنْ حَقْنَا فَإِنَّ حَقِيقَةَ

وَخَلْفَ جِجَابِ الْكَوْنِ لِلنُورِ سَاطِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) رَعِينَكَ ت / مَنْتَكَ ت ، + ت بِحَمْدِ .

(٢) الْأَتْقَى : هِيَ تَحْقِيقُ الْوَجُودِ الْعَنْيِّ مِنْ حَيْثُ رَبِّيَّهُ الْأَنْعَى .. هَكَذَا عِنْدَ الْفَاسِانِيِّ (اصطلاحات ٣٣) وَيَقُولُ الْجَوَالِيُّ : أَلْيَهُ الْمُلْكُ تَحْدِيدُ لَهُ ، الْجَوْهُ رِشَارَةُ إِلَى ظَاهِرِ الْمُسْلِمِ تَعَالَى ، بِاَصْبَارِ شَمْوَلِ طَهْوَرِهِ لِبَطْوَلِهِ .. وَكَذَلِكَ يَطْلُلُ الْكَفْرُ - بِعِسْ الْصَّوْفَيَّةِ - الْأَلْيَهُ عَلَى مَعْقُولِ الْعَبْدِ ، لِأَنَّهَا رِشَارَةُ الشَّاهَدِ الْمُحَاضِرِ ، وَكُلُّ مُشْهُودٍ ، الْمُهْمَرَةُ غَيْرُهُ . لَأَطْلَقُوا الْمُهْمَرَةَ عَلَى الْعَزِيزِ ، وَهُوَ ذَاتُ الْمُلْكِ ، وَالْأَلْيَهُ عَلَى الشَّهَادَةِ ، وَعَنْ مَعْقُولِ الْعَبْدِ .. وَهَذَا لِكَفَةٍ - أَى إِشَارَةٌ دَيْنِيَّةٍ - فَلَاقُوهُمْ (الإِتْسَانِ ١/٥٩).

(٣) الْمَنَاعَ ت / سَرِكَ بَارِعَ ت ، + ت حَسْنُكَ .

(٤) تَهَنَّى لِلْحَقِيقَةِ ت / كَلِمَاتِ : / حَدَّ الْقَوْلِ أ .

(٥) تَهَنَّا .

(٦) شَفَنَ أ ، وَحَقْنَ ت / بَهْنَكَ ع .

ولا تطلبن فيكِ الدليل فلأنَّ  
 ورَاءَ كِتابِ العُقْلِ يُلْكَ الْوَقَائِعَ  
 ولَكِنْ بِإِيمَانِ وَخُسْنِ تَبَّاعَ  
 إِذَا قُفْتَ جَاءَكَ الْأَمْرُ قَوَابِعَ<sup>(١)</sup>  
 ٢١٥ فَلَمَّا قَدِمْتَ النَّفْسَ فَاطَّلَقَ عَنَّهَا  
 وَسَرِّهِنَ لَهَا التَّحْقِيقَ هَفْلًا مُزِيدًا  
 يَنْقُلُ بِهِ جَاءَتِ إِلَيْكَ الشَّرَائِعَ<sup>(٢)</sup>  
 وَتَمَّ أَصْوَلَ فِي الطَّرِيقِ لِأَهْلِهِ  
 وَهُنَّ إِلَى مَثَلِ النَّجَاهِ دَرَائِعَ<sup>(٣)</sup>  
 تَمْسَكُ بِهَا تَجْسُرُ وَزِنُّ كُلِّ وَادِي  
 بِقِسْنَطِيمِهَا عَذَّلَةً قَمَ قَوَاطِعَ  
 وَدَعَ مَا تَرَاهُ مَالَ عَنْ حَدٍ<sup>(٤)</sup> عَذَّلَهَا  
 إِلَى أَنْ تُهَاجِلَ الشَّمُوسَ الطَّوَالِعَ<sup>(٥)</sup>

(١) الأمر شابع.

(٢) جاءت به اليك مع مت.

(٣) وتم أصول ت / نهن ت.

(٤) الحد : هو المانع بين الشيدين ، وفي القرآن الكريم ( تلك حدود الله فلا تقربوها .. ) البقرة ١٨٧ ، ويستخدم المصونة الحد معنى الفصل بين مقامى العبودية والربوبية (النفاذ ١٣٧).

(٥) الشموس الطوالع : الطوالع هي أول ما يبدوا من تحليات الأسماء الإلهية على باطن العبد ، ففيحسن أخلاقه وصفاته بتورير باطنها ومشاركة الشمس هي التحليات الذاتية قبل الفناء التام من غير أحدية الجمع .. هكذا عند القاشاني (اصطلاحات ٦٤، ٨٥).

٤٢٠ فَلَدَكَ سَيِّلٌ رِّذْهَةٌ إِنْ تُرِدُ الْقُلَّا

وَلَا تَغْدِ عَنْكَ تَغْرِيْكَ الْقَوَاطِعِ<sup>(١)</sup>

وَإِنَّكَ فَيَا صَبَرْ<sup>(٤)</sup> لَا تَمْلِئُ فَيَا نَمَاء

**يُصْبِرُ الْفَقْسَى جَاءَتْ إِلَيْهِ الْمَطَامِعُ<sup>(٣)</sup>**

وَهُوَنَ عَلَى النَّفْسِ إِذْ كَابَ لِهَا وَلَهَا

**فَهُنَّ مُحِبُّو مَنْ ذَهَبَ إِلَيْهِ الْجَمِيعُ<sup>(٤)</sup>**

وَرِدْ كُلْ حَوْضٍ لِلرَّدَى فِيهِ مَوْرِدًا

وَرَدَ إِذَا مَا أَعْقَلَ جَاءَ يُدَافِعُ

وَشَمْرٌ يَذْلِيُ النُّصْحَ سَاقَ عَزِيمَةً

عَلَى قَدْمِ الْأَقْدَامِ فَالْعَجْزُ مَانِعٌ<sup>(٥٧)</sup>

٢٤٥ وَدَعَ عَنْكَ عَلَّ وَعَسْنَى وَلَرْنَمَا

وَسُوقٌ، إِذَا نُودِيَتْ قُمَّتْ تُسَارِعُ<sup>(٧)</sup>

(١) خلاك سهل ع.

(٢) **الصّير**: وردت آيات قرآنية كثيرة في المسر (الكهف ٦٨ / آل عمران ٢٠٠ / يونس ١٠٩)  
الزمر ١٠ ) والصّير ، كما يعرّفه سهل التّسّرى : التّهار المُحرج، وهو العذاب الشّدّى وأعلاه  
(التّعْرِف ١١٢) والمُعْرِف عند الصّورفة تناج المعرفة والحال والعمل ، والبلاء في المسر أفضل ..  
لأنه أبغى على النفس وأبغى (النّاظر الصّوريّة ٢٥١).

(٢) حات الـ بـ اـ عـ .

(۱) ارتکاب ہے۔

(٦) علام، علی عت / او : اسارم.

فَلَيْسَ لِنَفْسٍ غَيْرُ حَالَةٍ وَفِيهَا  
 وَلَذَّاتٌ مَا خَلَقَهَا وَخَابَ الْمُضَارِعُ<sup>(١)</sup>  
 وَجَدَدَ مَعَ الْأَنفَاسِ صِدْقَ إِرَادَةٍ  
 وَدَارَمَ عَلَى الْإِقْبَالِ مَا أَنْتَ قَابِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 وَجَرَعَ حَشَائِكَ النُّمُمَ فِي طَاعَةِ الْهَوَى  
 فَمَا خَابَ مَنْ فِي الْحَبَّ لِلْسُّمِ جَارِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 وَعِدَّ عَلَى الْمُحَظَّاتِ أَنْفَاسَكَ الَّتِي  
 عَلَى غَفَلَاتٍ قَدْ حَذَرَنَ زَوَامِعُ<sup>(٤)</sup>  
 ٤٣٠      وَلَا تَنْتَظِرْ أَيَامَ صِحْبِكَ الَّتِي  
 تُمْتِكَ نَفْسَ فَالْأَمَانِي خَدَائِعُ<sup>(٥)</sup>  
 وَمِيزَ فَوْقَ نِيرَانِ الْمَلَامِ مُهَرَّزِ لَا  
 إِلَيْهَا لَقَى قَصْدِ الْغَرَامِ مَصَارِعُ<sup>(٦)</sup>

(١) حالة انتهاع + م / وقتل ذات م / ، فقد ذات م ت ، نقل + م / مضارع أ ع .

(٢) مع الإقبال م .

(٣) لما خاب من للسم م ع .

(٤) زَوَامِعُ : المفرد ، زُمَاع .. وهو السريع المحول (لسان العرب ٤٥ / ٢). في أ :  
رعد على اللحظات أنياسك التي تُمْتِكَ نَفْسَ فَالْأَمَانِي خَدَائِع

(٥) البيت غير موجود في أولى نسخه موضعه في ع .

(٦) البيت في غير موضعه في ع / نيران السلام أ ع ، نيران الغرام ت / تُصَدِّ السلام مصارع  
أ ع م .

وَلُهْضَةٌ عَنِ الْآلامِ جَهَنَّمَ مُطَالِعٍ

أَلَا إِنْ نَعْتَ الْحَبَّ نَفْسَ قَازِغٍ<sup>(١)</sup>

**نَكُلُّ الْبَلَادِ إِذْ خَطَّبَهُ فِي هَوَالِهَا**

هُوَ إِنَّمَا لِسْرَى عَلَيْكَ صَنَاعَةٌ<sup>(٤)</sup>

وَإِنْ هُبَّ تَأْرُّ التَّفَسِّيرَ يَوْمًا مَلَأَهَا

**لِعْبَةٌ مُتَخَابَةٌ بِالْتَّصْبِيرِ هَامِسَعُ<sup>(۳)</sup>**

٢٣٥ وَإِنْ خَاطَئَكَ النَّفَسُ يَوْمًا بِرَجْفَةٍ

**فَشَفِّفْ لَهَا كَامِسًا مِنَ السُّمُّ نَاقِعٍ<sup>(٤)</sup>**

وَعَاقِبٌ وَرَكْنُهَا عَلَى مَعْنَى نَازِلٍ

**بِمَا هُوَ فِيهَا مُهَاجِرٌ**

وَجَرَذَ لَهَا مِنْ غَمْدٍ عَزِيزٌ حَسَارٌ

يَسْتُ الْمُوَانِي لِلْعَلَّاقَقِ قَاطِنٌ<sup>(١)</sup>

(١) غص أ / إلى تعب في الحب نفس تشارع ع م ت .

(۲) هواهای آم ت، پلاهای اع + م / هنات / ملا سری آم / نکم هه هیک منایم ت .

(٤) حينما ترجمة مع / به المسمى مع والبيت ساقط من أ.

(٥) بادل ع / فنا هو ع / في أهولنها أوليكت غير موجود في ت.

(٣) من عهدا / لبيت الشوانى ع ، الشوانى أ.

وَالْبَسْ سَرَابِيلَ الْخِلَاقَةِ<sup>(١)</sup> خَالِمًا  
 ثَيَابَ الْفَنِي تَعْلُجُ عَلَيْكَ الْخِلَاقَعَ<sup>(٢)</sup>  
 وَقُمْ وَأَقِمْ حَزِبًا عَلَى النَّفْسِ حَافِرًا .  
 لَمَّا مَوْتُهَا لِلآمِينِ مُخَادِعَ<sup>(٣)</sup>  
 ٤٤٠ وَذَغَ عَنْكَ آمِالًا فَكُمْ مِنْ مُؤْمِلٍ  
 لِشُوْفِمْ هَوَى آمَالِهِ الْفَمْرُ ضَائِعٌ  
 وَحَاسِبٌ عَلَى الْخَطُرَاتِ قَلْبُكَ حَافِظًا  
 لَهُ عَنْ حَدِيشِ النَّفْسِ فَهُوَ شَنَاعٌ<sup>(٤)</sup>  
 وَاضْبِطْ لَهَا الْإِحْسَانَ فِيهِ مُرَاقِبًا  
 فَيَانِ لِنَقْشِ الْجِسْمِ فِي النَّفْسِ طَابِعٌ<sup>(٥)</sup>

(١) الخلاقة : التهلك . ويقصد الصوفية بالخلاقة ، علامه ترك الدنيا برمتها .. وقد تكون لفظ الخلاقة وخلع العذار كثيراً في شعر ابن الفارض ، وفي تاليته الكري على وجه الخصوص (انظر : ابن الفارض والحب الألهي للدكتور محمد مصطفى حلمي ، ص ١٢٧) .

(٢) سرابيل ع / ثياب الغناء ، الفتن ت .

الخلاقع : العطايا والمن恩 الإلهية .

(٣) وشم وائم ا / حزنا على النفس ا / خداع ت .

(٤) نهى تتابع م .

(٥) الاحسان ا ع / ديك ت / النفس ا ع م / طابع ت .

وَرِزْدُك<sup>(١)</sup> فِي صَبَّحَ الْهَرَى وَمَسَابِيْهِ  
 أَسَى وَغَمُونَ بِالْمُفْسُوعِ هَوَامِعَ<sup>(٢)</sup>  
 وَقَاطِعَ لِمَنْ وَاصَّلَتْ أَجْمَامَ غَفَلَةِ  
 فَمَا وَاصَّلَ الْعَذَانَ إِلَّا مُقَاطِعَ<sup>(٣)</sup>  
 ٤٤٥ وَجَابُ جَنَابَ الْأَجْنَبِيِّ وَلَوْاْنَةُ  
 لِقُرْبَى الْعَسَابِ فِي الْمَسَامِ مُضَاجِعَ<sup>(٤)</sup>  
 فَلِلْنَّفْسِ مِنْ جَلَاسِهَا كُلُّ يَسِيْرَةٍ  
 وَمِنْ خُلُّهِ لِلْقَلْبِ يَلْكَ الطَّبَائِسَعَ<sup>(٥)</sup>  
 وَلَا تَنْهِيكُ فِي الْقَوْلِ أَزْ فِي سَمَاعِهِ  
 وَلَوْاْنَةُ لِيَهِ مِنْ يَلَاغِ مُصَاقِعَ<sup>(٦)</sup>

(١) الوردة : لكل طريقة صرفية وردتها الخاصة ، وغالباً ما يكون استغفاراً لله ، كان يفسر المريد استغفار الله تسعة وتسعون مرة ، ثم في المرة المائة يقول : استغفار الله العظيم الذي لا إله إلا هو .. وهكذا ، وأكثر ما يذكر في الوردة قوله : لا إله إلا الله . ويشروط في قراءة الوردة : طهارة كل عضو - استقبال القبلة - دفع المواتير - التوجه إلى الله - عدم الكلام (الفالاظ)  
 (٢) رأس الأوراد ، صلاة أربع ركعات أو قراءة سورة من الشانى ، أو سعي في معاونة على بر أو تقوى .. هكذا عند المكي (قوت القلوب ١ / ١٦٨) .

(٣) اسماع / عيوناً / بالدماء / دوامع / + م .

(٤) المقاطع م .

(٥) .. لِوَاهِ / فِي المضاجع ضاجع ت ، مجاعع أ .

(٦) وَمَذْ خَلَتْ لِلْقَلْبِ ت .

(٧) استماعه ع / منفع ت .. و الصقع : البلاغة في الكلام ، والوقوع على المعانى . والمصقع : البليغ في خطبته ، الناصل إلى نفسنا ! (لسان ١ / ٤٥٧) .

**فَكُلُّ حَدِيثٍ فِي الْمَلَأِ أَوْ سَنَقُولَةٌ**

**عَنِ الْعَيْنِ فِي التَّحْقِيقِ لِلْعَيْنِ رَاجِعٌ<sup>(١)</sup>**

**فَسِرُّ الْهَوَى عَنْ قَالِبِيْهِ مُخْجِبٌ**

**وَمَا الْقِيلُ لِلْفُشَاقِ وَالْقَالُ نَافِعٌ<sup>(٢)</sup>**

**٤٥٠ وَرَهْزُ الْهَوَى مِرْ وَمَذْكُونَةُ الْعَشَّا**

**وَدُولَكَ وَالتَّصْرِيبَ عَنْهُ مَوَالِعُ<sup>(٣)</sup>**

**وَإِنِّي لَمَنْ فِي الْحَبِّ يُهْدِي بِهَدْيِي**

**فَإِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَخْبَثَ قَارِعٌ<sup>(٤)</sup>**

**فَلَدَغَ عَنْكَ دَغْرَى الْقَوْلِ فِي نُكْتَهٖ<sup>(٥)</sup> الْهَوَى**

**فَرَاجِلَةُ الْأَلْفَاظِ فِي السَّيْرِ ضَالِّ<sup>(٦)</sup>**

**فَ٨ وَمِرْ فِي الْهَوَى بِالرُّوحِ وَاضْعَفْ إِلَى الْهَوَى**

**لِتَسْمَعَ مِنْهُ مِرْ مَا أَنْتَ وَالْعِ<sup>(٧)</sup>**

(١) أو متقول م / سنقوله أم ع / راجع آ.

(٢) ترتيب ألفاظ هذا البيت مختلف جداً في كل النسخ.

(٣) ومسكته المشا أم / قاتيak والتصريب م ت ، + م وحوشك.

(٤) هديه ع + م / قاسع ع + م ، طامع ت والبيت ساقط من آ.

(٥) النكحة : هي كل نقطة في شئ مخالف لونه ، وهي الإشارة . ونكت : أشار (لسان ٧١٤/٢) والصوفية يستخدمون الكلمة للإشارة إلى المعنى الدقيق . وتوحد رسالة للسهروردي بعنوان: كلمات ذوقية ونكات ذوقية .

(٦) دعوى القول آ والبيت ساقط من ع .

(٧) .. واضع إلى الهوى / الذي فيه آم .

وَمِنْ دُونِ هَذَا لِلصَّمَاعِ<sup>(١)</sup> مَهَالِكٌ  
 وَمَا كُلُّ أذنٍ فِيهِ بِلْكَ الصَّمَاعِ<sup>(٢)</sup>  
 ٢٥٥ فَشَمَرَ وَلَدَ بِالْأَوْتَاءِ فَإِنَّهُمْ  
 لَهُمْ مِنْ كِتَابٍ الْحَقُّ بِلْكَ الْوَقَائِعُ<sup>(٣)</sup>  
 هُمُ الدُّخْرُ لِلْمَلْهُوفِ وَالْكَنزُ لِلْمَرْجَا  
 وَمِنْهُمْ يَتَالُ الصَّبُّ مَا هُوَ طَامِعٌ  
 بِهِمْ يَهْدَى لِلْعَيْنِ مَنْ ضَلَّ فِي الْعَمَى  
 لَهُمْ يُجْذَبُ الْمُشَاقُ وَالرَّبْعُ<sup>(٤)</sup> شَاسِعٌ<sup>(٥)</sup>

(١) الصَّمَاع : هو خطاب من الحق سبحانه على لسان الكائنات .. وإذا قرع الأسماع السماع ، أثار كوابيس أسرارها ، فمن بين مُضطرب لمعن الصفة عن حمل الوراد ، ومن بين متمكن بقدرة الحال . يقول أبو عبد الله الساجي : السماع ما أثار ذكرة ، واكتسب عبرة ، وما سواه لستة (التعرف ١٩١) وعند الصوفية ، محالس السماع : هي استجمام من تصب الوقت ، وتنفس لأرياب الأحوال ، واستحضار الأسرار للروى الأشغال (التعرف ١٩٠) ويشترط في حضور مجلس السماع : ألا يكون المرید من أهل الهوى ، حتى لا يلهو وتغلب عليه شهوته ويفسح عليه طريقه (الفاطح ٦٩) فلا سماع حقيقي إلا عند الوجود (التعرف ١٩٠) . ويقول المحجوبى : إن طريقاً من العلماء ، أبجع على إباحة السماع بالآدوات الموسيقية إذا لم يكن هذا السماع سبيلاً إلى الاشتراك ، ولا متيهياً بالعقل إلى السوء في طريق الضلال (كشف المحجوب ٢/٦٤٧ وما بعدها) وقد يقوم بعض أصحاب الطريق بالرقص في مجلس السماع ، وذلك عمر سرغوب فيه . ويرى المحجوبى أن كل الآثار يوردها أهل الحشو تبريراً لإباحة الرقص لا تبريراً لها (ابن القارض والحب الإلمى ١١٨) وقد ناقش الغزالى - في الإحياء - قضية السماع مناقشة مستفيضة (النظر ، إحياء علوم الدين ٢/٢٣٧ وما بعدها) .

(٢) من دونه هناك أ / الاستماع م ت والبيت ساقط من ع .

(٣) وشرع م / كتاب الله ع ت .

(٤) الرَّبْع : المنزل ودار الإقامة ، ويقال أيضاً : للجماعة من الناس ، والربع طرف الجبل (السان ١١٠/١) .

(٥) من ضل في العمات / بهم يجذب أ ، تخدع ع ، يقصد ت / والدار شاسع م .

هُمُ الْقَصْدُ وَالْمَطْوَبُ وَالسُّؤْلُ وَالْمَسِّ

وَأَنْتُمْ هُمُ الْمُهْبَطُ لِلْمُهْبَطِ فِي السُّبُّ هَافِعٌ<sup>(١)</sup>

هُمُ النَّاسُ فَالْزَمْ إِنْ عَرَفْتَ طَرِيقَهُمْ

فَلَا يَوْمَ يَضُرُّ الْعَالَمُونَ هَافِعٌ<sup>(٢)</sup>

٢٩٠ فَإِنْ جَهَلُوا فَانْظُرْ بِخُشْنِ عَرْبَدَةَ

إِلَى كُلِّ مَنْ تَلَقَاهُ بِالْفَقْرِ<sup>(٣)</sup> صَارِعَ

وَحَالِظْ مَوَالِيَ الْإِرَادَةِ<sup>(٤)</sup> قَائِمًا

يُشَرِّعُ الْهَوَى إِنْ أَنْتَ فِي الْحَبْ هَارِعٌ<sup>(٥)</sup>

وَدَارِمْ عَلَى هَرَاطِينِ : دُخْرُ أَجْبَرَةَ

وَسَلِيلُكَ نَفْسِي لِلْمُغْلَافِ تَسَارِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) هُمُ السُّولُ ع / اسْهَمُوا ، انْهُمْ ت .

(٢) فَاعْزِمْ طَرِيقَهُمْ ت / حَنَابِهِمْ أَمْ ، + م ..

(٣) الْفَقْرُ : يستخدم الصوفية الْفَقْر بمعنى الْفَقْد ، أي ما يحتاج إليه الإنسان ؛ فالْفَقْر هو الحاجة ..  
والم الحاجة إلى الله على الحقيقة ، لشرط الْفَقْر هو الحاجة ، أي حاجة العبد إلى الله على الشوام  
(الفاطح ٢٥١) يقول روبن البغدادي : الْفَقْر عدم كل موجود ، وسرك كل مفترد (التصريف  
ـ ١١٤).

(٤) الإرادة (الإلهية) عند الجولي ، هي صفة تخلق علم الحق على حسب المقتضى . الإرادة ~  
المخلوقة فيها ، هي عين إرادة الحق تعالى ، ولكن الحق بها المخلوق حين تسبّب فيها ..  
ويعندها : إبراز الأشياء على حسب مطلوبها (الإنسان الكامل ١ / ٤٨).

(٥) مواقف الإرادة أَع / إِذْ أَنْتَ ت .

(٦) بالخلاف أَع م .

فَلَا تُهْمِلْنَ ذِكْرَ الْأَجْيَةِ لِمَنْحَةِ

وَدَارِمِ خِلَافِ النَّفْسِ فَهُنَّ تَبَاعِعُ<sup>(١)</sup>

وَقُمْ وَاسْتَقِمْ فِي الْحُبِّ لَا تَخْشَى ضَلَّةً

فَمَيْلُ الْفَتَنِ عَمَّا يُخَالِلُ رَادِعُ<sup>(٢)</sup>

٤٦٥ إِنْ سَاعَدَ الْمُقْدُورُ أَوْ سَاقَكَ الْقَضَاءُ

إِلَى شَيْخٍ<sup>(٣)</sup> حَقٌّ فِي الْحَقِيقَةِ بَارِغٌ

فَقُمْ فِي رِضَاةِ رَاتِبِكَ لِمُرَادِكَ

وَدَعْ كُلَّ مَا مِنْ قَبْلِكَ كُنْتَ تَصَابِعُ<sup>(٤)</sup>

وَكُنْ عِنْدَهُ كَالْمَيْتِ عِنْدَ مُهْسِلٍ

يُقْلِبُهُ مَا هَاءَ وَهُوَ مُطْبَأَ وَغَ

وَلَا تَغْرِبُ فِيمَا جَهَلْتَ مِنْ أَشْرِهِ

عَلَيْهِ فَإِنَّ الْإِغْرِيَاضَ تَسَاءَعُ

(١) الأجيحة دالما / فهو تفاصي ع . وهي أ الشرط الثاني : فميل الفتى عما يحاول رادع .

(٢) لا تخش ضيحة ت . والبيت ساقط من أ .

(٣) الشیخ : هو الإنسان الكامل في الشريعة والطريقة والحقيقة ، البالغ حد التكميل فيها ، تعلم بآفات النقوس وأمراضها وأدوائهما ، ومعرفته بدوايتها ، وقدره على شفائها والقيام بهداها إن استعدت ووقت لاحتلالها (اصطلاحات ١٥٤) وقد تناول الشابسى هذا الموضوع في شرحه للناحرات (الفقرة ٨ فيما يلى) .

(٤) وذاع كلها ت .

وَسَلِّمْ لَهُ مَهْمَا تَرَاهُ وَلَوْ يَكُنْ

عَلَىٰ غَيْرِ مَشْرُوعٍ فَقَمْ مَخَادِعٌ<sup>(١)</sup>

٤٧٠ فِي قِصَّةِ الْخَضْرِ الْكَرِيمِ كِفَائِيَةٌ

يُقْتَلُ الْفَلَامُ وَالْكَلِيمُ<sup>(٢)</sup> يُدَافِعُ

فَلَمَّا أَضَاءَ الصُّبْحَ عَنْ نَيْلِ سَرَّهُ

وَسَلَّمَ خَاصِمًا لِلْمُحَاجِجِ قَاطِعٌ<sup>(٣)</sup>

أَقَامَ لَهُ الْفَلَامُ الْكَلِيمُ وَإِنَّهُ

كَذَلِكَ عِلْمُ الْقَوْمِ فِيهِ بَدَائِعٌ

وَوَاضِبْ شَهُودُ الْعِلْمِ فِيهِ فَيَائِيَةٌ

هُوَ الْحَقُّ وَالْأُنْوَارُ فِيهِ سَوَاطِعٌ<sup>(٤)</sup>

وَرَقْ مَقَامُ الْقَلْبِ هِنْ تَجْسِمُ رَبِّهِ<sup>(٥)</sup>

إِلَى قَمَرِ الرُّحْمَنِ<sup>(٦)</sup> إِذْ هُوَ طَالِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) فيما تراه ولوت / أمر مشروع .

(٢) قصة موسى - عليه السلام - والعبد الصالح .. سورة الكهف ، آية ٦٠ وما بعدها .

(٣) نيل سره / للمحاجج .

(٤) لأنه هو أ والبيت ساقط من ع .

(٥) الريوية : عند الجليل ، هي المرتبة الإلهية المتناسبة للأسماء التي تطلبها الموجودات ، فدعون تحتها الأسم العليم والسميع والهearer والقيوم وما أشبه ذلك ؛ والأسماء التي تحت اسمه رب هي الأسماء المشتركة بينه وبين حلقه (الإنسان الكامل ١/٢٩) وقد عرضنا للمعنى الصوفي لسر الريوية ، في كتابنا : الفكر الصوفي .

(٦) الرحمانية : هي اسم جمجم للراتب الحقيقة ، وليس للراتب الخلقتية فيها اشتراك ، فهي أخص من الألوهية ، لأنفرادها بما ينفرد به الحق سبحانه وتعالى ، والألوهية تجمع الأحكام الحقيقة والخلقتية . فكان العموم للألوهية ، والخصوص للرحمانية (الإنسان ١/٢٧) .

(٧) ورقى أ / في نجم ، إل نجم ع / ربيه .

٢٧٥ إِلَى شَفَسْ تَحْقِيقُ الْأُلْوَهَةِ رَافِعًا

إِلَى ذَارِمٍ لِّلْقَسْطِرِ إِذْ أَنْتَ رَافِعٌ  
فَلَلَّهِ خَلْفُ الْإِسْمِ وَالْوَصْفِ مَظْهَرٌ

وَغَنْمَةُ عَيْنَيْنِ الْعَالَمِينَ هَوَاجِعُ  
فَلَئِنْ بَرَى الرُّخْضُنَ إِلَّا يَعْتَدِرُ

وَذَلِكَ حُكْمُمُ فِي الْحَقِيقَةِ وَاقِعٌ<sup>(١)</sup>  
وَإِنَّكَ لَا تَسْتَعِدُ الْأَفْرَارَ إِنَّكَ

قَرِيبٌ عَلَى مَنْ فِيهِ لِلْحَقِّ قَابِعٌ  
ف ٩ وَهَا آنَا ذَا أَنْبِيكَ عَنْ سُبْلِ الْهَوَى

وَأَفْرِصُعُ عَمَّا قَدْ حَوَّلَهُ الْمَشَارِعُ  
أَفْصُحُ حَدِيشًا قَمْ لِي مِنْ بِدَائِرَتِي<sup>(٢)</sup>

لِنَخُو الْيَهَائِي عَلَّةً لَكَ نَافِعٌ  
نَسَرَّتْ مِنَ النُّورِ الإِلَهِيَّ لَمَقْدَةً  
لِحِكْمَةِ تَرْكِبُ قَضْتَهَا الْبَدَائِعُ<sup>(٣)</sup>

(١) مُنْتَ:

يُلْمُوحُ بِنَاسِ وَنَسَلَاتِنَا إِلَى دِهْرِ دِهْرَنَا  
وَذَلِكَ حُكْمُمُ فِي الْحَقِيقَةِ وَاقِعٌ

(٢) شَمَلَ أَمْ / عَلَّةً لَكَ أَمْ .

(٣) شَعَّةً / حِكْمَةً / تَرْكِبُ / قَضْتَهَا / الْبَدَائِعَ / الشَّرَاعِمَ .

إِلَى سَقْفِ عَرْشِهِ أَنْهُ فِي أَفْقِ الْعَلَاءِ  
 وَمِنْهُ إِلَى الْكَرْمَنِ<sup>(١)</sup> حَتَّى أَسَارِعَ<sup>(٢)</sup>  
 إِلَى الْقَلْمَنِ الْأَعْلَى<sup>(٣)</sup> وَلِي مِنْهُ بَرْزَةً  
 إِلَى التَّرْخِ<sup>(٤)</sup> لَوْحَ الْأَنْفُرِ لِلْعَلْقِي وَاسْعَ<sup>(٥)</sup>  
 إِلَى الْهَبَرِ<sup>(٦)</sup> السَّامِي وَقِيلَ مُخْرَفًا  
 تَرَلَتِ الْهَبُولَى وَهُنَى لِلْعَلْقِي جَامِعَ<sup>(٧)</sup>

(١) يوجد تعريف صووني للعرش والكرمسي ، فيما يلي .. (وفى شرح النابلي ، فقرة ٩) .

(٢) حست أسارع م والبيت ساقط من ت .

(٣) القلم الأعلى عند الحليلي : أول تعينات الحق في المظاهر الخلقية ، وهو أنموذج ينتفع ما يقتضيه في اللوح المحفوظ . والعقل أنموذج ينتفع في النفس ، فالعقل بمكانة القلم (الإنسان الكامل ٥/٢) .

(٤) يقصد الصوفية باللوح ، اللوح المحفوظ ، الذي لا يعلم حقيقته إلا الله تعالى .. وهو ، كما يقول ابن عربى : الموضع أو المكان الذي تسطر فيه الأفعال والأفعال ، الخيرة منها والشريرة إلى اليوم الآخر ، وإلى الحد المعلوم الذي شاء الله - تعالى - أن يكون (القاطع ٢٧٧ / اصطلاح ٤) وهو عند القاشانى : الكتاب المبين والنفس الكلية (اصطلاحات ٧٣) ويقول الحليلي : اللوح المحفوظ ، عبارة عن نور إلهي حقي متجلٌ في مشهد خلقى انطبعت فيه الموحودات انطباعاً أصلياً ، فهو أم الهبولي ؛ لأن الهبولي لا تقتضى صورة إلا وهي منطبعة في اللوح المحفوظ فإذا اكتسبت الهبولي صورة ما ، وجدت في العالم - على حسب ما اكتسبته الهبولي - على الفور والمهلة ، لأن القلم الأعلى حرى في اللوح المحفوظ بإيجادها ، واكتسبتها الهبولي ؛ فلابد من إيجادها على حسب المقتضى (الإنسان الكامل ٢/٢) .

(٥) العلم الأعلى أ / والحق واسع م . والأيات ٢٨٢ : ٢٩٦ حاءت بعد البيت ١٧٨

#### فِي عِ

(٦) في الحديث الشريف : شئل صلى الله عليه وسلم أمن كان الله قبل أن يخلق هذا الخلق ؟ قال : في عماء .

(٧) لبنا الأعلى أ / وقيل ت ، وقت م / . وهو / للحق أ / واسع أ . وفي ت جاء الشطر الثاني : ومنه الهبولي قد حللتها الطبائع .

٤٨٥ هُنَاكَ تَلْقِيَ الْفَانِيرُ حِكْمَةً

وَمِنْهَا اجْتَلَقْتُنِي فِي حِمَاهَا الطَّبَارِسُ<sup>(١)</sup>

وَأَنْزَلَنِي الْمَقْدُورُ مِنْ أَفْرَجِ أَطْلَسِ<sup>(٢)</sup>

إِلَى الْفَلَكِ الْعَالِي الدُّرْيَ وَهُوَ تَاسِعٌ<sup>(٣)</sup>

وَمِنْهُ هُبُوطِي لِلْكَوَافِرِ نَازِلاً

عَلَى فَلَكِ كِبِيَانِ قَمَةِ سَابِعٍ<sup>(٤)</sup>

فَلَمَّا تَرَأَتِ الْمَشَرَى وَهُوَ سَادِسٌ

سَمَاءُ بِهِ لِلسَّفَلِ فِي الْكَوْنِ تَابِعٌ<sup>(٥)</sup>

أَتَيْتُ سَمَاءً بِهِرَامَ مِنْ يَغْدِهِ سَابِطًا

عَلَى فَلَكِ الشَّمْسِ وَالشَّمْسُ رَابِعٌ<sup>(٦)</sup>

٤٩٠ وَفِي كُرَةِ الزُّهْرَاءِ أَغْنَى سَمَاءَهَا

حَفَّتْ مَطْرِيَ السَّيْرِ وَالدَّارِ شَاصِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) أَطْلَسِ عِمَّ / حِلَامِهِ عِ . وَالْبَيْتُ سَاقِطٌ مِنْ تِ .

(٢) ذَلِكَ الْأَطْلَسُ عِنْدَ الْجَوَيلِيِّ ، وَهُوَ فَلَكٌ سَدْرَةُ الْمُنْتَهِيِّ ، وَهُوَ مَسْكُونُ الْمَلَائِكَةِ الْكَرَوِيِّينَ (الْإِنْسَانُ الْكَاملُ ٢/٦٧) وَكُنْدُكُ الْأَمْرُ فِي بَقِيَّةِ الْأَنْلَاكِ ، فَكُلُّهَا ذَاتٌ دَلَالَةٌ صَوْنِيَّةٌ !

(٣) فِي أَوْرَحِ عِمَّ / الْعَالَى الدِّيَارِ أَ . وَفِي تِ : إِلَى الْفَلَكِ الدُّرْيَ وَهُوَ تَاسِعٌ .

(٤) وَعَنْهُ هُبُوطِي تِ / إِلَى مُلْكِ عِمَّ ، + عِلَى / قَمَةِ عِ .

(٥) وَلَمَّا تِ / تَسْعَاً / فِي الْكَوْنِ لِلسَّعْدِ عِ ، + عِ لِلسَّعْدِ فِي الْكَوْنِ . وَفِي تِ : وَفِي كُرَةِ السَّعْدِ فِي الْكَوْنِ تَابِعٌ .

(٦) إِلَى ذَلِكِ تِ .

(٧) الْبَيْتُ سَاقِطٌ مِنْ تِ .

عَلَى رَكَابِ الْأَفْلَاكِ وَهُوَ عَطَارِدٌ  
وَنَذَتْ وَكَانَتْ لِي هَنَّاكَ مَرَاجِعٌ<sup>(١)</sup>

وَبِالْقَمَرِ التَّاهِي نَزَّلَتْ وَهَرَجَتْ  
عَلَى الْفَلَكِ النَّارِي الْأَبْيَرِ هَرَاجِعٌ<sup>(٢)</sup>

وَمِنْهُ هَرَى لِلْأَمْرِ لِي فَلَلَّا هُنْوا  
رَكَابُ عَزْمٍ مَا لَهُنْ مَوَالِسٌ<sup>(٣)</sup>

وَبِالْكُرْكَةِ الْمَائِيَّةِ الْغَيْنِيِّ إِذْ سَرَّتْ  
أَضَافَتْ رِكَابَ الْقَزْمِ فِيهَا الْبَلَاقِعٌ<sup>(٤)</sup>

٢٩٥ فَهَلَا نُزُولُ الْجِنْسِ مِنْ عِنْدِ رَبِّهِ  
وَلِلرُّوحِ تَزْرِيلُ مَحَازِي مُشَابِعٌ<sup>(٥)</sup>

وَذَلِكَ أَنَّ الرُّوحَ فِي الْمَرْكَزِ الْلَّي  
لَهَا هِيَ رُوحُ الْحَقِّ فَالْقَوْمُ أَسَاعِعُ<sup>(٦)</sup>

فَلَيْسَ لَهَا فِي دُهْرٍ مَفَرِّزٌ  
وَلَيْسَ لَهَا مِنْهُ صُفُودٌ مَرَاجِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) نَزَّلتْ وَكَانَتْ ع + م .

(٢) بِالْقَمَرِ أَع + م ، وَلِلْقَمَرِت / وَسُرْعَة / الْفَلَكِ الْزَّاهِي ت .

(٣) هَرَى الْأَمْرِ ، هِيَ الْأَمْرِ ، أَمْرَتْ ، أَمْرَتْ .

(٤) أَضَافَتْ ت / الْعَالَقِ ع .

(٥) وَهَلَا أَنْ أَع م / بَهْلَارَأَم ، بَهْلَارِت .

(٦) لَسَاعِعُ ع . وَالْبَيْتُ سَاقِطٌ مَنَّا .

(٧) رَلِيْسْ هَات / وَمَنْزِلْ ع / فِي صَعْدَادِ ع م .

ولَكِنْ فِي تَغْيِيرِهَا بِمُخَصِّصٍ  
 تَنَزَّلَ عَنْ حُكْمِهَا هُوَ شَابٌ<sup>(١)</sup>  
 وَذَلِكَ لِلأَرْوَاحِ خَلْقُ حَقِيقَةٍ  
 وَذَلِكَ تَشْرِيلٌ لَهَا وَقَوْاطِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 ٣٠٠ قَدْرِي الْمَفْلِ الْمَشْهُورِ وَجْهَ تَوْعِيدِ  
 سَرَابِرَةِ حَقْىِ أَنَّا مُشَارِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 تَبَرَّزُ فِي حُكْمِ الْمِرَآةِ لِلْسَّوْرِي  
 عَلَى الْجِرْمِ وَالْمُقْدَارِ إِذْ ذَاكَ طَابِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 فَتَشْوِيهِهَا ذَاكَ التَّجَلِيُّ هُوَ الَّذِي  
 تُسَمِّيهِ رُوحًا وَهُوَ بِالنَّفْعِ وَاقِعٌ<sup>(٥)</sup>  
 وَلَا فَلَا إِنْسَمْ لَهُ غَيْرَ رَبِّنَا  
 وَلَئِنْ لَهُ إِلَّا الصَّفَاتُ مَوَاضِعُ  
 تَنَزَّةَ رَبِّي عَنْ خَلْقِهِ يَقْدِسُ  
 وَحَاشَاهُ مَا بِالْإِنْحَادِ<sup>(٦)</sup> تَجَامِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) لِي مُخَصِّصٌ أَعْ ، لِي مُخَصِّصٌ مِ .

(٢) كِنْدِلَكَ لِلأَرْوَاحِ م / عَلَقَنْ أَمْ .

(٣) المُثَلُ المفروضُ أَعْ ، فَلِلْمُثَلِ الْمَشْهُورِت / تَرِيتُ ع / مَرَابِهِ أَعْت / مَتَازِعُ أ / ع ، مَتَازِعُ .

٣

(٤) لِلْسَّوْرِي م / عَلَى الْحَكْمِ وَالْمُقْدَرِ أ / طَابِعُ أَعْ ، طَابِعُت .

(٥) ذَاكَ الَّذِي هُوَ م / نَسِيمُ م / رُوحُ أ .

(٦) عَرَضَنَا لِلْمُطَهَّرِ وَالْإِنْجَادُ فِيمَا سَبَقَ .

(٧) تَهَرِدُ رَبِّي أ / غَرَقَعُ أ ، مَوَاعِعُ ، يَوَاعِعُت .

٣٠٥ فَمَهْمَا تَحْلُّ الرُّوحُ جِسْمًا فَإِنَّهَا

لِتَصْنِيْرِ ذَلِكَ الْجِسْمِ لِهِ الصُّورُ تَابِعٌ<sup>(١)</sup>

وَيَقْبَلُهَا فِي نَصْبِهَا وَارْتَفَاعَهَا

وَيَقْبَلُهَا إِنْ جَزَّ يَوْمًا طَبَابِعٌ<sup>(٢)</sup>

فَإِنْ قَوَيْتَ بِالْتَّرْكِيَّاتِ رَقَّتْ بِهِ

إِلَى الْمَرْكَبِ الْعَالِيِّ الَّذِي هُوَ زَانِعٌ<sup>(٣)</sup>

وَإِنْ ضَغَّتْ وَاسْتَقْوَدَتْ النَّفْسُ وَالْهَوَى

تَكُونْ تَبَعًا لِلْجِسْمِ إِذْ هُوَ تَابِعٌ<sup>(٤)</sup>

فَشَقَقَى بِهِ فِي سِجْنِ طَبَابِعِهِ وَإِنْ رَقَّتْ

بِهِ كَانَ مَسْعُودًا وَفِي العَزِّ زَانِعٌ<sup>(٥)</sup>

٣١٠ وَإِنْ نُزِّولَ الْجِسْمُ لِلْخَلْقِ فِي الشَّرَى

سَرَاءً وَلَكِنْ يَغْدِ ذَلِكَ تَسَازِعٌ<sup>(٦)</sup>

فَمَنْ سَبَقَتْ هُوَ فِي وِعْدِيَّةٍ

فَهَنْئِرُ مَكْوَثٌ فِي التُّرَابِ مُسَارِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) وَمَهْمَا تَابِعٌ .

(٢) يَقْبَلُهَا وَارْتَفَاعَهَا .

(٣) لِي ت وَرَدَ قَبْلَ هَذَا الْبَيْت ، قَوْلَهُ :

فَمَنْ سَبَقَتْ هُوَ فِي وِعْدِيَّةٍ

فَهَنْئِرُ مَكْوَثٌ فِي التُّرَابِ الْبَلَاقِعٌ

(٤) وَاسْتَقْوَدَتْ أَم ، وَاسْتَقْرَتْ ع ، وَاسْتَرْلَتْ ت / إِذْ قَامَ مَانِعُهُ .

(٥) وَلَوْرَقَتْ أَم ، فَإِنْ رَقَّتْ ت / لَوْفَى العَزَّا .

(٦) الْجِسْمُ وَالرُّوحُ بِالْشَّرَى ت / سَوَاتِي م / تَابِعٌ ع .

(٧) يَسَارِعُ أ . وَالْبَيْتُ سَائِطٌ مِنْ ت (ذَكْرُهُ الْخَاصُّ فِي مَوْضِعِ سَابِقٍ) .

وَقَنْ أَبْعَدَنَّهُ الْسَّابِقَاتُ فَإِنَّ

لَهُ يَقِنَ تَبَتُّرُ التُّسَابِ وَمَوَاجِعٌ<sup>(١)</sup>

فَقَدْ يَكُثُرُ عَشْبًا ثُمَّ تَرْغَاهُ دَائِيَةٌ

وَيَشْرُبُ إِذْ يَقْنَى وَيَسْخُضُرُ يَسَارِعُ<sup>(٢)</sup>

غَلَسِي قَنْدِي يَكْرَارِ التَّرَدُّدِ بَغْدَةٌ

لَنْسِي غَهْوَدًا بِالْجِمَى<sup>(٣)</sup> وَرَقَابِعٌ<sup>(٤)</sup>

٤١٥ وَعِنْدَ مُرُورِ النَّفْسِ فِي كُلِّ مَنْزِلٍ

سَيْنَقْشُ فِيهَا مِنْهُ طَبَاعًا طَبَابِعٌ<sup>(٥)</sup>

فَظَهَرَ لَفْسُ الْمَرْءِ كَامِلَةً الْبَهَّا

وَمِنْ نُسْخَةِ الْأَكْوَانِ لَهَا خَلَاجِعٌ<sup>(٦)</sup>

يَقْدُمُ كُبَرُ بِالْمَشْهُودِ غَافِي أَفْرِهَا

فَيَرْجِعُ لِلْأَزْطَانِ مَنْ هُنَّ رَاجِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) يَعْنِيهِ ع + م / صَلْبٌ وَالْوَابِ / رَاجِعٌ ا ، تَرَاجِعٌ .

(٢) فَقَدْ صَارَا / يَشْرُبُ ا / فَيَحْصُرُ صَارِعٌ م / صَارِعٌ .

(٣) يَقْصُدُ الْعَهْدُ الَّذِي ذُكِرَ فِي آيَةِ الْمِيَادِيِّ .

(٤) التَّرَدُّدُ / لَيْسَ عِنْتُ ، لَتَسْسِي م .

(٥) تَقْصُرُ فِيهَا ا ، سَيْنَقْشُ لَهَا م / طَبَاعُ ت (مِنْهُ : سَاقِطَةٌ ، وَالْبَيْتُ سَاقِطٌ مِنْ ع)

(٦) وَعِنْدَ مُرُورِ الْمَرْءِ كَامِلَةٌ ع / طَلَابِعٌ .

(٧) لَيْدَكْرَا / رَدِّجَعٌ ت .. وَمِنْ شَرْحِ هَذَا الْمَعْنَى يَقُولُ النَّابِيسُ : تَسْمِي الرُّوحَ، النَّسَاءَ، بِالْعَصَابَ

مَا يَقْبَضُ لَهَا مِنْ صُورِ الطَّبِيعَةِ كَلِمًا مَرَرَتْ مِنْ مَنَازِلِ الْجَسَمِ، وَالظَّاهِرَتْ لَهَا طَبِيعَةُ ذَلِكِ

الْمُنْزَلِ، وَمَرَادُ الصَّرْفِيَّةِ بِجُوبِ النَّفْسِ : ذَهَابُ ذَلِكِ الْأَنْظَاهِرِ (الْمَعْرِفَةُ الْغَيْبِيَّةُ ، دَرَرَةٌ ٨٧) .

جَرَى أَشْهُبُ الْأَلْفَاظِ فِي نَيَاهَا  
 بِمُضْمَارِهِ حَتَّى عَلَوْنَ مَنَافِعُ<sup>(١)</sup>  
 سَالُوْنِ عَنَانَ الْقَوْلِ نَخْرُ مَكَابِرِ  
 لِيُطْلُقَ فِيهِ عَنْ قَبْوِدِ شَرَائِعِ<sup>(٢)</sup>  
 ٤٢٠ فَلَمَّا تَرَكَتِ الْأَرْضَ فَسَاءَ حَيَاهَا  
 وَأَنْسَرَ لِي أَصْلَنَ هَنَالِكَ يَمَائِعِ<sup>(٣)</sup>  
 وَكَانَ إِذَا آتَيْتُهُ حَبَّ غَصْوِرَهَا  
 أَرْزَا فَصَدَقَ أَنِّي لِمُطَالِعِ<sup>(٤)</sup>  
 وَسَاقَ الْقَضَى بِلِكْ الْحَبُوبَ فَهَذِيَا  
 بِهَا أَهْرَاءِ الْأَطْهَرَانِ جَوَامِعِ<sup>(٥)</sup>  
 وَحَلَّ مِزَاجُ الْحَبِّ فِي الْجِسمِ مَادَةً  
 وَتَمَّتِ الْكَيْمُوسُ<sup>(٦)</sup> دَمٌ وَنَخَالِعُ<sup>(٧)</sup>

(١) في نياتها بضم مارع.

(٢) ليطلق أ / قبود الشراح أ ، وشراح ت .

(٣) في أصل ع م ، فصن ت .

(٤) وكانت ت / انت ع ، لنت م ، خنت ت / حبيبه غصنه م ، اثار فصدق أ ، اراده فصدقى ت

(٥) تغذيا أ / الاظهران أ ع .

(٦) الكيموس Chyme : الطعام إذا انهضم في المعدة قبل أن ينصرف منها . ونكيموس - انقلاب الطعام إلى مادة الكيموس Chymification للحق بلسان العرب ، إعداد يوسف خواط - دار لسان العرب ، ص ٦٠١).

(٧) نخالع أ ، انخالع ، المراوح ت / الجسم مرأة أ / ليكون الدما والنخاع أ ، دمى والنخاع ت . والبهاع Ligamentum nuchae مع : بخالع أ وهو رباط في القنا (مُجمِّع المصطلحات العلمية ٤٥) وعند ابن منظور البهاع (بالكس) هو العرق الذي في العصب ، والنخاع هو الخيط الأبيض الذي في الرقبة (لسان ١/١٦٩)

لَكُمَا ذَكَا آنَ الْبُرُوزِ تَجَامِعًا  
 بِعَقْدِ خَلَالٍ يَغْمَدُ ذَاكَ التَّجَامِعَ<sup>(١)</sup>  
 وَلَكُمَا تَلَاقَى مِنْهُ مَاءٌ يَسَاهِيَا  
 وَأَنْدَعَ بِالْعَرَبِيِّ بَشَوَى بَادِعَ<sup>(٢)</sup>  
 وَكَانَ الْفِضَاءُ النُّشُورُ أَنْتَ رُوْخَةٌ  
 وَغَيْرُهُ فَقَعَ الرُّوحُ عَنْ ذَاكَ وَاقِعَ<sup>(٣)</sup>  
 لَهُوَرَ شَخْصٌ بِالْيَدَيْنِ مُصَوْرٌ  
 لِيُطْبَعَ لِلْمُضْدَدِينِ فِي طَوَابِعٍ<sup>(٤)</sup>  
 رَأْخِرَ جَنْيٍ مِنْ بَعْدِ تَكْمِيلِ هِنْكَلِيٍّ  
 إِلَى الْعَالَمِ الْأَرْضِيِّ مِنْ هُوَ حَنَابِعٍ<sup>(٥)</sup>  
 لَهُى أَوَّلِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ مُحَرَّمٌ  
 طَهُورٌ وَبِالسُّقْدِ الْعَطَارِدُ طَالِعٌ<sup>(٦)</sup>  
 ٣٣٠ لِيُبَثِّينَ مِنْ سَبِيعٍ عَلَى سِعْمَائِيَّةٍ  
 مِنَ الْهِجَرَةِ الْفَرَأُ سَقَتِيِّ السَّمَاءِ ضَيْعَ<sup>(٧)</sup>

(١) لَمَّا يَدَا آنَتْ.

(٢) تَلَاقَا ١ / وَاتَّبَعَ ٢ / شَاءَ ٣ / بَارِعَ ٤.

(٣) الْفِضَاءُ ١ / النُّشُورُ ٢، النُّشَواعُ ٣.

(٤) بِالْمُضْدَدِينِ ١ / دَوِيعَ ٢.

(٥) عَالَمُ الْأَرْضِينِ ١.

(٦) الْحَرَمُ حَرَمَةٌ ١.

(٧) مِنْ سَبِيعٍ عَلَى سِبْعِ مَاهَيْهِ ٤.

وَمَذْ كُنْتْ طِفْلًا فَالْمَعَالِي تَطَلُّبِي

وَسَافَنْتُ نَفْسِي كُلَّ مَا هُوَ وَاضِعٌ<sup>(١)</sup>

وَلِي هِمَةٌ كَانَتْ وَهَا هِيَ لَمْ قَرِنْ

عَلَى أَنْ لَهَا فَوْقَ الْطَّبَاقِ مَوَاضِعٌ<sup>(٢)</sup>

وَقَدْ كُنْتُ جَمِيعًا إِلَى كُلِّ هِنْفَةٍ

فَخُضْتُ بِحَارًا دُونَهُنْ فَجَاءَنِي

وَكُلُّ الْأَمَانِي بِلَثَّهَا وَهِيَ إِنْ عَلِتْ

بِهَا - بَعْدَ تَلِيلِ الْقَصْدِ - هَا أَنَا قَارِبُ

إِلَى أَنْ أَتَرَسِي مِنْ قَدِيمِ عِنَادِيٍّ<sup>(٣)</sup>

أَيَادِي لَهَا - مَذْ كُنْتُ - عِنْدِي صَنَاعَ<sup>(٤)</sup>

وَقَبْ تَسِيمُ الْجُودِ مِنْ أَيْمَنِ الْحِمَا

وَصَبْ سَعَابَ يَا لَعْظُفُو هَامِعٌ<sup>(٥)</sup>

وَأَخْيَا الْحَيَا<sup>(٦)</sup> أَرْضَ الْفَرَادِ فَأَغْشَيْتُ

وَهَنْتُ عَلَى هُودِ الْوِصَالِ سَوَاجِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) خالعاني أ / تطلبني :: / كلما أمع .

(٢) على أنها أ ، على أن لي ع م / صوامع أ + م ، صوامع أ مع .

(٣) فلما انتهى ت . والبيت في هامش م .

(٤) ذلك الحمام ع مت / بالندموع هوامع أ .

(٥) الحيا : المطر .

(٦) راصي م ، لاحقات / رحت أمع / شوامع ع .

لِفْهَمَتْ مِنَ الْمَقْنَى مَعَالِي أَجْيَاثِي

فَهُمْ هُنَّ مُقْتَسَىٰ بِالصَّهَابَةِ وَالْمُعَلَّمُونَ<sup>(١)</sup>

وَلَا حَظْتُ فِي فِعْلِي قَضَاءً مُرَادِهَا

وَأَنْصَرْتُ صُنْعَى الْهَمَاءِ هِيَ صَالِحٌ<sup>(٤)</sup>

٣٤٠ آتَيْتُ إِلَيْهَا رَأْبِهَا فِي مُرَكَّدِهَا

وَمَالِيَ فِي شَيْءٍ مِّنْ وَاهَا مَطَابِعُ

وَقَرَّبَتْ مَشْغُولَ الْفُرَادِ عَنِ السُّوَى

فَمَا أَنَا فِي خَيْرٍ إِلَّا مُطَالَعٌ<sup>(٣)</sup>

فَلَمَّا أَضَاءَتِ الْخَشَّا جَذْوَةُ الْهَوَى

وأونصَّ من سُقْحِ الْمَهْبَثِ لَأَمْعَّ<sup>(٤)</sup>

**مسقايى الشهوى كاس الفرما و لم يكن**

**غلٰى ساحَة الوجدان بالكُرم مانع<sup>(٥)</sup>**

(١) من المعنـى عـت / وعـت / مـعـنا ، لـغـى عـت . وـغـت :

وـذـاقـدـت لـيـلـى بـلـى بـرـآة قـبـيـهـا وـغـافـت بـشـرـا بـلـى بـكـيـة طـالـع

(٢) البيت ساقط من أفع .

(٣) غير المحب . والبيت ساقط من ع .

(٤) في المروي حلقة .

(٥) فلم يكن للكرم ع ما يعده.

لَقَاطَفْتُ بِذَنْبَانِي وَوَاصَّلْتُ لَوْعَبِي

وَهَا جَرَنْتُ أُونَطَانِي فَبَاتَ مَرَابِعٌ<sup>(١)</sup>

٤٤٥ تَرَسَّكَتْ لَهَا الأَسْبَابَ شَدَّلَأْ بِخَبْرَهَا

وَوَجَدَأْ بَسَارِ قَدْ حَوَّنَهَا الْأَضَالِعُ<sup>(٢)</sup>

وَأَنْهَنَّلَنِي شَفَلَى بِهَا عَنْ هَوَاهِلِي

وَفِيهَا فَلَانِي لِلْعَدَارِ مُخَالِعٌ<sup>(٣)</sup>

خَلَقْتُ عَدَارِي لِلْهَوَى وَزَهَدَتْ فِي

مَكَانِي وَإِنْكَانِي وَمَا آتَا جَامِعٌ

وَالْفَقِيتُ إِنْسَانِي فَالْفَقِيتُ مُنْيِّي

وَجَاهَتْ نَوْمِي بَلْ جَفَّنِي الْمَضَاجِعُ<sup>(٤)</sup>

وَسَلَّمَتْ نَفْسِي لِلصَّهَابَةِ رَاضِيَا

بِحُكْمِ الْهَوَى تَحْتَ السَّدَّلَةِ خَاضِعٌ

٤٥٠ وَفَوَضَتْ أَمْرِي فِي هَوَاهَا تَوْكِلَةً<sup>(٥)</sup>

لِيَقْطَعَ فِي حَكْمِي بِمَا هُوَ قَاطِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) موائع أ.

(٢) بحسبها الأضالع ت.

(٣) حسني بها أَعْ ، حسني لها م / سواقل ع + م ، سواهها ت .

(٤) والْفَقِيتُ أَسْبَابِي ت / الْفَقِيتُ م / حفاني الْمَضَاجِعُ م .

(٥) التَّوْكِلُ : عند الصوفية ، هو - في أعلى درجاته - انتهاء القلب بالكلبة عن ملاحظة

الأسباب ، والانقطاع إلى المسبب (الغاظ ١١٣) .

(٦) هي أمرى ع / هواها كفابة أ .

وَأَنْزَلَنِي مِنْ أَوْجِ عِزْمَيْ دَلَّة

فَلِي بَعْدَ رُفْعِ الْإِقْبَارِ تَوَاضَعٌ<sup>(١)</sup>

غَيْتُ فَاغْنَى هِنَاءِ بَخْبِيَّهَا

وَعَنْدِي الْفِقَارُ نَخْرَهَا وَضَرَائِعٌ<sup>(٢)</sup>

طَرَحْتُ عَلَى أَرْضِ الْهَوَانِ رِيمَسِي

لَهَا نَعْمَ طَرْحًا لِقَدْرِي رَافِعٌ<sup>(٣)</sup>

لَبَسْتُ لِيَاسَ الْوَجْدَ فِيهَا خَلَاقَةٌ

لِيَاسَ الْهَوَى فِي الْحَبِّ مَا آنَا خَالِعٌ<sup>(٤)</sup>

٣٥٥ وَمَذْ أَوْدَعْتِي تُرْبَةَ الدُّلُّ وَالشَّقَّ

فَرَوْحَى وَرُوحَى رَاحِلٌ وَمُوَادِعٌ<sup>(٥)</sup>

وَلِي فِي هَوَاهَا هَنْكَةٌ وَكَلْذٌ

عَلَى آنَةِ لِي مِنْ نَوَاهَا<sup>(٦)</sup> مَصَارِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) ذلك أ / بعد ذلك ع ت .

(٢) غيت م / نحو التقاري ع م / وتواضع ت .

(٣) نعمة ا ع م / طرحت أ ، طرحى ذات .

(٤) لياس الوجس فيها م .

(٥) أرعدتني أ ع + م ، أرئتني ت / تربة البدر أ ، رتبة الدل م / فروحى وروحى ا / متابع ا .  
وحاء البيت قبل ساقمه من أ .

(٦) التَّوَجِيَّ : البعد ، وَيقال أيضًا للتحول من مكان لأخر . والتَّوَى : الماحجة (لسان ٢٥١/٣) .

(٧) على ان ع م ، انها ع ، هواما م / مصارع ع .

جَعَلْتُ الْفِقَارِي فِي الدَّرَامْ وَسِيلَسِي  
 وَبَا ضَعْفٍ مَشْفُوفٍ لَهُ الْفَقْرُ شَافِعٌ<sup>(١)</sup>  
 وَجَنَّتْ إِلَيْهَا رَاهِيًّا لَا مَغْوِيَةَ  
 وَلِكِنْ لَهَا مُنْسَى إِلَيْهَا أَسَارِعُ<sup>(٢)</sup>  
 سَكَنَتْ الْفَلَّا مُسْتَوْجِشًا مِنْ أَيْسِهَا  
 وَسَنَائِسًا بِالْوَخْشِ وَهُنَّ رَوَابِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 ٣٦٠ آنُوْخُ فَيْنِجِيُّبِي خَمَامْ سَوَاجِعُ  
 وَالْكَسِي فَيْحَكِينِي خَمَامْ هَوَابِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 وَلَى إِنْ عَوَى دَنْبُ عَلَى قَدِ الْفِيَهِ  
 زَفَرَلَهُ فِي الْخَالِقِينْ حَدَّالِبِعٌ<sup>(٥)</sup>  
 وَانْ غَرَدَتْ قُمَرِيَّةَ لَوْقَ أَيْكَكِيَّةَ  
 تُجَارِبُ قُمَرِيَّا عَلَى التَّابِيِّ سَاجِعٌ<sup>(٦)</sup>  
 لَيَانْ لِإِلَيْسِي وَتَأْوِيَهُ لَوْعَنِيَّ  
 يِشْلَكَ الْقَيَافِي فِي الظَّلَامْ تَرَاجِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) وبـ ضعـفـ مشـفـوعـ عـ مـ .

(٢) لها منهاـ أـ . والـ بـيتـ مـنـ هـامـشـ أوـ سـاقـطـ منـ تـ .

(٣) عنـ أـيـسـهاـ أـ .

(٤) وـ تـسـبـيـحـيـ أـ ، فـتـسـبـحـيـ عـ ، فـتـسـبـحـيـ مـ ، فـتـسـبـحـيـ تـ / شـواـحـعـ عـ / فـتـحـكـيـيـ أـ ، فـتـحـكـيـيـ تـ .

(٥) انـ بـكـيـ تـ / صـوـادـعـ آـتـ .

(٦) وـ جـارـبـ تـ / قـمـرـيـ عـلـىـ الـأـيـكـ آـتـ / شـاجـعـ عـ مـ .

(٧) فـانـ -ـ مـ / لـأـلـامـ وـنـوـسـيـ تـ ، أـنـاتـ رـفـوحـ مـ .

رِبِّي مِنْ مَرِيضِ الْجَفْنِ سُقْمٌ مَسْعُ

وَلَى مِنْ عَصْبَى الْقَلْبِ دَمْعٌ مُطَابِعٌ<sup>(١)</sup>

٣٦٥ نَحْلَتْ مِنَ الْآلَامِ حَتَّى كَانَى

مَقْدُورٌ مَفْرُوضٌ وَمَا هُوَ وَاقِعٌ<sup>(٢)</sup>

فَجِنْسُونِي وَأَسْقَامِي مُخَالَّ وَوَاجِبٌ

وَدَمْعِي وَخَدْنِي أَخْمَرٌ وَهُوَ وَاقِعٌ<sup>(٣)</sup>

فَلَذُ نَقْطَ الْخَطَاطُ حَرْقَانِي لِهِيَكَلِي

غَلَى سَطْحِ لَزْجَعِي مَا رَأَاهُ مُطَالِعٌ<sup>(٤)</sup>

أَسَائِلُ مِنْ لَاقِتِي وَالدُّفْعَ سَائِلٌ

عَنِ الْجَزْعِ<sup>(٥)</sup> وَالسُّكَانِ وَالْقَلْبِ جَازِعٌ

تَحَارَّبَ جَفْنِي وَالْكَسْرِي تَفَاهِيَ

وَسَالَمَ قَلْبِي الْحَزْنُ فَهُوَ مَهَايِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) دَلِيلُ آم / مَرِيضُ الْجَسْمِ / فِي عَصَمِ الْقَلْبِ دَمْعٌ ، نَضَاءُ الْقَلْبِ دَمْعٌ .

(٢) مِنَ الْأَسْقَامِ .

(٣) جَسْمِيَّاتٍ .

(٤) شَكَلَاتٍ / لَوْحَى / لَوْحَى جَسْمِيَّاتٍ . وَالْبَيْتُ قَبْلُ سَابِقِهِ فِي آمِ .

(٥) الْجَزْعُ : (بِالْفَتْحِ) قَطْعُ الْوَادِي لِلْمَنَازِلِ ، وَبِالْكَسْرِ ، مَنْحَنِيُّ الْوَادِي إِذَا كَانَ بِهِ شَجَرٌ (السَّادَةُ ٤٠٤/١) .

(٦) تَفَاهِيَاتٍ / المَهَايِعُ .

٣٧٠ وقد قيَّدت بالتجمِّع أهْدَابُ مقلتي

كَمَا أطْلَقْتُ عنْ قَيْدِهِنَّ الْمَاءِمِعَ<sup>(١)</sup>

وَأَسْقَطَ قَذِيرِي فِي الْوَرَى شِنْعَةً الْهَوَى

وَعْدِيَ أَنَّ الْعِزَّةَ بِلِكَ الشَّنَائِعَ<sup>(٢)</sup>

وَكُمْ مَرْبِسِي مِنْ كُثْرَةِ أَرْفَاعِ قَنْزَةٍ

كَأَسِ لَهُ مِنْ بَغْسِرِ ذَلِكَ وَاضْعَفَ

وَنَكْفَ<sup>(٣)</sup> إِنَّ الْقَاهَةَ بِي مَطْهِرًا

وَمَا هُوَ إِنْ حَدْقَنَةٌ لِي سَابِيعَ<sup>(٤)</sup>

لَهَا لِي فِي الْأَحْيَاءِ مَا عِشْتُ صَاحِبَ

وَمَا لِي حَقَّا لَوْ أَمْرُتُ مُشَابِعَ<sup>(٥)</sup>

٣٧٥ وَمَا لِي إِنْ حَدَّقْتُهُمْ مِنْ مُجَارِبِ

وَلَا إِنْ دَهَانِي الْخَطْبُ لِي هُمْ مُدَافِعَ<sup>(٦)</sup>

كَانَ لَمْ أَكُنْ فِي الْحَيِّ أَرْفَعَ أَهْلِهِ

مَكَانًا وَقَذِيرِي فِي الْمَكَانِ مَابِعَ<sup>(٧)</sup>

---

(١) كما طلعت ١.

(٢) في الهوى ع ٤ ، بالور شيعة ١ / سلعة الهوى ت / إن العزم ت .

(٣) ينكف : يائف ويتواء ، والننكف أيضاً : تحجتك الماء عن حدبك بإصبعك (لسان ٧١٩/٣) .

(٤) حدبه ع ، ثاجته أ .

(٥) إن عشت أت / صاحبا ، صاحبات / ولالي ١ / شارع ع ٢ .

(٦) البيت ساقط من أ .

(٧) لم كان .: / للمكانات واضع ت .

دَلَّتْ إِلَيْيَنْ حِلْتْ أَنْسِي لَمْ أَرَنْ  
 أَذْلَهُمْ قَدْرَا فَهَا آتَا خَاضِعٌ<sup>(١)</sup>  
 وَأَخْبِيَتْ أَنَّ الْأَرْضَ تَكْفُ أَنْ تَرَى  
 وَلَيْلَى فَرَاهَا مَذْهَبٌ وَمَشَارِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 رَغْيَى اللَّهُ أَخْرَى أَرْغَيْنَ مَوْدُوسِي  
 فَهُنْ يَقْلِبِي حَيْثُ كُنْتُ تَوَابِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 ٤٨٠ نَعْمَ وَسَقَى وَجْدًا مَذَى اللَّهُرِ مُؤْسِي  
 فَكَمْ لَكَ يَا وَجْدِي<sup>(٤)</sup> عَلَى صَنَاعَ<sup>(٥)</sup>  
 وَيَا زَفَرَاتِي اصْنَدِي وَتَفَسِي  
 لَقْدْ هَمَلَتْ مِنْ قَبْضِ جَفْنِي الْمَدَامِعُ<sup>(٦)</sup>  
 وَيَا كَجِيدِي فِي الْحَبْ دُوِسِي صَبَائِهَةَ  
 وَيَا كَمَدِي دُمْ إِنْسِي بِكَ يَابِعَ<sup>(٧)</sup>

(١) لَهْ - ت / أَنْ هَمْ قَدْرَاعَ .

(٢) تَلَفَ أَنْ تَرَى أ / تَرَاهَا ، ثَوَاهَا / ثَوَاهَات / مَسَارِعُ ، شَرَاعَتْ .

(٣) اَمْوَالَاتِ مَت / رَعْوَنَات / حَيْثُ كَانَ عَمَ .

(٤) عَرْضَنَا لِلْمَعْنَى الْصَّرْفِي لِلْوَجْدِ نِبَعاً سَقَ .

(٥) وَسَقا / مَدَأَعَت / وَكَمْ ت .

(٦) قَاصِدِي عَم / هَبِطَت / طَقْ جَفْنِي أ ، ضَيْقَعَ .

(٧) خُوبَأ / دَهْمَت / أَنْسِي لَكْحَت / يَابِعَ عَم ، تَابِعَأ .

وَيَا جَسَدِي هَلْ لَيْكَ مِنْ زَمْقٍ فَمَا  
 أَرَاكَ سِرَّى بِالْوَهْمِ عَنِّي مُطَارِعٌ<sup>(١)</sup>  
 وَيَا مُهْجَبِي وَالرُّسْمِ مِنْيَ دَارِسٌ  
 وَيَا طَلَلَ الْأَخْشَاءِ فَجَفَّكَ صَارِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 ٣٨٥ وَيَا جَفْنِي الْمُقْرُوعَ قَدْ فَنِي الدَّفَّا  
 وَيَا قَلْبِي اهْرُوحَ هَلْ أَنْتَ قَارِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 وَيَا ذَاتِي الْمَغْدُومَ هَلْ لَكَ بَعْثَةٌ  
 وَيَا صَبَرِي الْمَهْزُومَ هَلْ أَنْتَ رَاجِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 وَيَا خَفَقَانَ الْقَلْبِ زَادِيَ كَاهِنَةٌ  
 وَيَا نَارَ أَخْشَائِي خَيْسَنَ الْأَضَالِعِ<sup>(٥)</sup>  
 وَيَا نَفْسِي الْحَرَاءَ مُوْسِي قَلْهُنَّا  
 فَمَا لَكَ بِي دَنْسِ الْهَبَّةِ شَافِعٌ<sup>(٦)</sup>  
 وَيَا رُوجِيَّ الْمَتَغُوبَ صَبَرَاً عَلَى الْبَلَأَ  
 وَيَا عَقْلِيَّ الْمَسْلُوبَ هَلْ أَنْتَ وَالِعُ<sup>(٧)</sup>

(١) بالوهם عندي تطالع .

(٢) منك للدارس اع م / سادع آت .

(٣) قلب المخرون ا / نازع ا ، حازع ت .

(٤) هل من بقية ت / صرى المروهم اع م .

(٥) زدنى صباية ت / يانار وحدى ع م ت / أضالع ع م .

(٦) ذنب الهبة ا .

(٧) قالع ا .

٣٩٠ وَيَا مَا تَهْتَى فِي الْوَهْمِ مِنْيَ وُجُودَةُ

عَدِيقَتُكَ شَيْئاً وَقُلْقَلَةُ مُتَمَارِسَعٍ<sup>(١)</sup>

وَيَا مُسْتَقِرِي زِدْنِي أَسَى وَكَبَدَأُ

فَلَيْسَ لِضُرُّي خَيْرٌ سُقْمَى لَافِسَعٍ<sup>(٢)</sup>

وَيَا عَادِلِي كَرَزْ فَيَانِي رَانَ أَكْنَنْ

إِلَى الْعَدْلِ لَا أَصْنَعِي فَلِلَّذِكْرِ سَامِعٌ

وَيَا قَاضِيَا فِي الْحَبِّ يَقْضِي بِعَدْلِهِ

تَحْكِيمٌ يَحْزُرِ إِنْسَى لَكَ طَافِسَعٍ<sup>(٣)</sup>

جَعَلْتَ وُجُودِي فَائِسَا فِي آقَانِهَا

أَلَا لَاقْضِي مَا تَقْضِي فَمَا أَنَا جَازِسَعٍ<sup>(٤)</sup>

٣٩٥ وَحَقَّقْتَ أَنِّي فِي وُجُودِي قَالِمَا

بِهَا وَوُجُودِي مَكْرَهَةُ وَخَدَائِسَعٍ<sup>(٥)</sup>

---

. (١) شُوت.

(٢) وَيَا سَقِيَعَمْت / وَلِسَعَم / السَّقْمِي خَيْر وَحدَى ت.

(٣) يَقْضِي عَلَيْنَا أَ، بَعْلَلَات / بَحْرَوْيَ أَ، جَلْوَرَمْ، جَوارَت.

(٤) عَلَمَتْ أَمْ، + مَجَعَلَتْ.

(٥) قَائِمَعَمْت / وَرَوْهَدَى وَحدَى عَنَادِعَأَعَم .. وَالرَّادَهَنَا ، الإِشَارَةُ إِلَى قِيَامِ الْوَجْهُ بِهَا لَهُ،  
وَهُوَ مَا يَصْلِ إِلَيْهِ الصَّوْفَى حِينَ يَتَحَقَّقُ بِهِ الظَّهُورُ الْإِلَهِيُّ فِي الْكُونِ (رَاجِعٌ مَفْهُومِ الْعَارِفَةِ  
فِيهَا سَيِّقَ).

## فَمِنْ مِصْرٍ<sup>(۱)</sup> أَرْجَى فَلَذْ خَرَجَتْ لِمَدِينٍ لَعْلَ شَعِيبَ الْقَلْبَ لِيَهُ صَدَائِصَ<sup>(۲)</sup>

(۱) يبدأ الجليلى من هذا البيت - وحشى البيت ۴۱۶ - فى تصوير رحلة عروجه المرونى، وخروجه من مصر .. وذلك عن طريق استعارة الإشارات القرآنية الخاصة موسى عليه السلام، واعطاء تلك الإشارات القرآنية محتوى ذوقياً تتعنى مصر في الآيات : المدينة الحسمانية المركبة من أربعة جدران هي العناصر الأربع .. ثم انه ، وقد أدرك أن هذا الوجود : **مَكْرَةٌ وَخَلْقَى** فهو يادر بالغروج للقاء مدين - الذى هي فى الأصل مدينة أو قرية كانت بين المدينة المauraة والشام فى الجهة الغربية على بحر القلزم (معجم الفاظ القرآن الكريم ۴۳۰ / ۲) ويشير بها الجليلى إلى القلب الحسمانى ، الذى فيه شعيب وهو القلب الروحانى ، أو الروح (المعارف الغيبية ، ورقة ۹۱) وكان الجليلى قد استعار في بداية القصيدة ، تلك الرموز القرآنية الخاصة بالأنبياء : نوح وإبراهيم وموسى وشعيب عليهم السلام (آيات ۲۸: ۲۱) ولكتبه هنا سوف يقوم بإيراد الأحداث الرمزية المستعارة من الآيات الخاصة بخروج موسى عليه السلام من مصر، ولقاءه بشعيب ، حتى وقوفه على طور سينا (سورة القصص ، آية ۲۱ وما بعدها) ثم لقاءه بعد ذلك بالعبد الصالح (سورة الكهف ، آية ۱۰ وما بعدها) وذلك كلـه عن طريق الحكاية والتسلسل الدرامي للأحداث الواردة في الآيات القرآنية ، كما لو كانت تلك الأحداث بمثابة خرقية معاشرة ومعاينة من قبله .. ولذلك فهو يورد تلك الواقع ، متهدلاً عنها بضمير المتكلم ، وليس بطريق الاخبار بما وقع لموسى عليه السلام، وهكذا يتكرر الموقف القرآنى وتنتظم أحداثه في تخرية ذوقية .

وكان المستشرق الفرنسي هنرى كوربان قد ألقى الضوء على هذا الشكل من التناول الذوقى للقصص القرآنى عند السهروردى - فى رسالته الترقية خاصة - وقد اعتبر كوربان تلك شكلًا فريدًا تميزت به كتابات السهروردى الرمزية ، حيث تكشف تلك الرسائل عن تعليق تاريخى للأحداث القصص القرآنى ، إذ يقوم السهروردى بحكاية الحدث بضمير المتكلم ، بعد للتب لزمان الفعل والحدث القرآنى . فيبدو الحدث معيناً من جديد ومعيناً معاية ذوقية من قبل حكيم الإشراق (السهروردى مؤسس المذهب الإشراقي ، ضمن : شخصيات ثلقة ، ص ۱۲۶) وقد اتضحت هذا التناول الإشراقي فى رسالة السهروردى الفرنسية أكثر من غيرها من أعمال الشيخ الإشراقى (محمد شراقة - المصمرون الفلسفى للقصص الرمزى فى التصرف الإسلامى - رسالة ماجستير / كلية الآداب - جامعة الإسكندرية - ص ۱۸۵ وما بعدها) .

(۲) من أرض مصرى م ت ، ومن .. ت / صرابيع أ ت .

فَالْقِيَتُ بِقُنْ عَادِتِي وَطَبَابِعِي

عَلْوَدَانِ أَغْنَامِي وَمَالِي نَاصِعٌ<sup>(١)</sup>

سَقَيَتُ مِنَ الْمَاءِ الْيَقِينِ غَنَامِي

وَمِنْ رَغْبَى زَهْرِ الْعِلْمِ هُنْ شَوَّابِعٌ<sup>(٢)</sup>

وَجَاءَتْ عَلَى اسْتِحْيَا دَائِنِ لَوَاهِهَا

بِتَوْجِيدِهَا إِخْدَاهَا وَهُنْ تُسَارِعُ<sup>(٣)</sup>

٤٠٤ فَلَمَّا تَزَوَّجَتِ الْحَقِيقَةُ صُنْعَهَا

وَأَنْهَرَتْهَا بِالرُّوحِ بِكُلِّ الشَّرَافِعِ<sup>(٤)</sup>

صَنَدَثُ مَعَالِي طُورِ قَلْبِي مُشَاجِهَا

لِرَئِسِ حَتْنِي أَنْ بَذَتْ لِي لَوَاهِعٌ<sup>(٥)</sup>

وَخَلَفَتْ أَهْلِي وَهُنْ نَفْسِي تَرَكِهَا

وَجِئْتُ إِلَيِ النُّورِ الَّذِي هُوَ سَاطِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) ولات اع م / وطباها ، وطبيعت / بيلردون ا / مابع ت .

(٢) شوابع م والبيت ساقط من ع .

(٣) بربها ت / : اخدهما .

(٤) ولات / رامهرها اع م / من حمة الشرابيع م ت .

(٥) معان اع م / روامع ا .

(٦) إلى النار أو القيت ساقط من ع .

فَنَادَاهُ إِلَيْهِ التَّوْحِيدُ نَعْلَمُكَ<sup>(١)</sup> دَفَهُمَا  
 فَهَا أَنَا ذَا لِلرُّوحِ وَالجَسْمِ خَالِقٌ<sup>(٢)</sup>  
 وَكَلَمَنِي التَّحْقِيقُ مِنْ شَجَرِ الْحَشَّا  
 بِأَنِي بِالوَادِي الْمَقَدُّسِ رَائِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 ٤٠٥ فَسِرْتُ بِعَقْلِي مَعْ فَتَّاى<sup>(٤)</sup> وَخُوَسِي  
 إِلَى مَجْمَعِ الْبَحْرَيْنِ وَالْعَقْلُ تَابِعٌ<sup>(٥)</sup>  
 هُنَاكَ نَسِيْتُ الْحُوتَ وَهُوَ أَيْتَى  
 فَسَيْحَ فِي بَخْرِ الْحَقِيقَةِ شَارِعٌ  
 عَلَى إِفْرِيَ ارْتَدَتِيْتُ حَتَّى لَقِيْتُ مَنْ  
 هُوَ الْأَصْلُ إِذْ نَقْشَ أَنَا وَهُوَ طَابِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) إشارة لقوله تعالى لموسى ﴿الْعَلَعَ نَعْلَمُكَ﴾ وخلط النعلين اصطلاح صوفي خاص - وهو عنوان كتاب لأمين قسي - يقصد به التخلص من الجسم ، وهو النعل الآيسر الواقع على عالم الدنيا ، والروح ، وهو النعل الآيمن الواقع به على عالم الآخرة (النايلسي ورقة ٩١) .

(٢) وناداني ع / بانك ت .

(٣) وكلمني التوحيد أ / بالواد ع والبيت ساقط من ت .

(٤) إشارة إلى رحلة موسى وفتاه - يوشع بن نون - لقاء العبد الصالح ، ويقول الحيلي [له] : أَلْفَ رسالة لـ المعنـى اللـذـكـرـي لـ تـلـكـ الرـحـلـةـ ، وـ هـىـ رسـالـةـ : مـسـاـمـرـةـ الصـحـيبـ وـ مـسـاـمـرـةـ الصـحـيبـ (الإنسان الكامل ٢/٧٢) .

(٥) أى فتى أ ، من فناء وجوده ع م .

(٦) ردبت أ / حتى وحدت م / اذ نفسي أ ، يغشى ع ، نسيت ت / الى تطلع أ ، والنور ساطع ت .

فَلَمَّا تَعَاوَفْنَا وَلَمْ يَنْسَقْ نُخْرَةٌ  
 طَبَّتُ أَهْبَاعِي كَمْ يَفْسُرُ مُقَابِعَ<sup>(١)</sup>  
 فَأَهْرَقَ فِي بَخْرِ الْإِلَهِ سَقِينَتِي  
 وَخَرَّ عَلَامُ الشُّورِ إِذْ هُوَ جَازَعُ<sup>(٢)</sup>  
 ٤٩٤ وَجَزَّنَا بِلَادَ الْمُقْرَبَةِ غُرَبَةٌ  
 وَلِهَا لِقَلْبِي مُنْخَنِي وَأَجَارِعُ<sup>(٣)</sup>  
 أَرْدَنَكَ حِيلَاتٍ أَهْبَأُوا أَنْ يَعْنَيُونَ  
 لِتُسْدِلَ فِي وَجْهِ الْمُدُورِ بَرَاقِعُ<sup>(٤)</sup>  
 هَنَاكَ جِدَارُ الشَّرْعِ حَضْرِي أَقَامَةٌ  
 لِشَلَا تُرَى بِالْعَيْنِ بِلَكَ الشَّرَائِعُ<sup>(٥)</sup>  
 فَإِنْ قَهْمَتْ أَخْشَاكَ هَا قَلْتُ مُجْمَدًا  
 وَإِلَّا فِي التَّفْصِيلِ هَا أَنَا صَادِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) كِيمَا .

(٢) فَانْسَرَقَ أ / حَادِعَ ت .

(٣) وَجَازَت / غَرَبَةً / مُنْخَنَام / وَالْمَهَنَمَ سَاقِطٌ مِنْ أَعْ .

(٤) أَضَافَاتٌ عَ ت ، حِيلَاتٌ / بَلَاقِعٌ .

(٥) جِدارُ الْحَقِّ أ .

(٦) مَا انت صَادِعٌ ع + م / وَاضِعَ ت .. وَصَدَعَ : أَظْهَرَ ، وَيَقَالُ : صَدَعَتْ الشَّرِي ، أَيْ أَظْهَرَتْهُ  
وَيَسْتَهْ (لِسَانُ الْعَرَبِ ٤١٨ / ٢) .

رأيت قيامي راجعاً خوارج  
 تقهقر مني للحبيب مراجع<sup>(١)</sup>  
 ١٤ فعانت أنى كنت في العلم فابدا  
 وللحق علم الحق في الحكم تابع<sup>(٢)</sup>  
 وبالعلم فالملعون أيضاً ملحدون  
 وليس لهذا الحكم في العقل رادع<sup>(٣)</sup>  
 فحيث لحقت أنى لفحة  
 من الطيب طيب الله في الخلق ضابع  
 وما النشر<sup>(٤)</sup> غير المستك فافهم إشارتي  
 وينيك فالتصريح بالسر ذاتي<sup>(٥)</sup>  
 فلا حظت في بغل قضاء مرادها  
 وأنصوت صنعي أنها هي صابع<sup>(٦)</sup>

(١) تقهقرت ، فقرت ع / للمحبين أ.

(٢) وللعلم أ / علم الخلق ت / رادع أ.

(٣) في المعلوم ت / محقق ع م ، فملحق ت والبيت ساقط من أ.

(٤) النشر : الربيع الطيبة ، ويقال لربيع المسك (السان ٢ / ٦٣٥).

(٥) فالتصريح أ ، في التصريح ع م ت .

(٦) جاء في ع م :

لتشاهد كلي في مراة قيسها  
وغايتها يشرا في بيته ماطع

٤٢٠ تُحرِّكُتِي مَسْتُرَّةً بِأَيْدِي

وَمَا يَنْهَا إِلَّا لِمَا فِي مَارِعٍ  
 فَسَلَّمَتْ نَفْسِي حَيْثُ أَسْلَمْتِي الْقَضَا  
 وَمَا لِي مَعَ فَغْلِ الْحَبِيبِ تَسَازُغٌ<sup>(١)</sup>  
 فَطَرَزَ أَرَائِي فِي الْمَسَاجِدِ عَاكِفًا  
 وَأَنِي طَوَّرَ أَنِي الْكَنَاسِ رَائِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 أَرَائِي كَالآلاتِ وَهُنَوْ مُخْرَجِي  
 آنَا قَلْمَمْ وَالْإِقْتَدَارُ الْأَصْنَابِعُ<sup>(٣)</sup>  
 وَلَسْتُ بِجَهْرِي وَلَكِنْ مُشَاهِدَةٌ  
 فَعَالَ مُرِيدِي مَا كَلَهُ مَنْ يُذَافِعُ<sup>(٤)</sup>

٤٢٥ فَلَا وَلَا يَنْهَا خَلَى بَطَاغَةٍ

وَجِئْنَا بِمَا عَنْهُ نَهَّتْ الشَّرَائِعُ<sup>(٥)</sup>  
 بِلَدَكَ تَرَائِي كُنْتُ أَنْرُكُ أَفْرَةٌ  
 وَأَنِي الْلَّوْيَ يَنْهَا وَالْجَفْنُ دَامِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) وَسَلَّمَتْ نَفْسِي ع / حَوْنَ اسْلَمَتْ لِلنَّفْسِي أ .

(٢) وَطَرَزَ أَرَائِي فِي الْكَنَاسِ أ .

(٣) رَأَتْ عَرْكِي ت .

(٤) فَعَالَ مَلِيكُ أ . وَقَنِي ت :

وَلَكِنْتُ بِجَهْرِي الْعَيْنَةَ إِنَّمَا

(٥) مَلْرَأْنُهُ بِـ وَلَيْهِتْ بِـ يَوْقِدُ مِنْ ع .

(٦) كَنَاكَ تَرَائِي ت / يَنْهَا ع / عَا يَنْهَا ع .

ولِيَ لَكُنْهَةٌ<sup>(١)</sup> فَرَمَ هَنَا مَنْأُولُهَا  
 وَلَعْنُهَا أَنْ تَرْجُو بَهَا الْمَسَابِعَ<sup>(٢)</sup>  
 هِيَ الْفَرْقُ هَذَا تَبَنَّ الْوَلَى وَلَنَاسِي  
 لَكُنْهَةٌ لَهَا فَلَا يُفْرِجُ لِيَهُ بَدَائِعَ<sup>(٣)</sup>  
 فَمَا هُوَ إِلَّا أَنْتَهُ قَبْلَ رَفْرَءَ  
 يَخْرُجُ قَلْبِي بِالَّذِي هُوَ وَاقِعٌ  
 ٤٣٠ فَاجْنِسِي الَّذِي يَقْضِي بِهِ مُرَادَهَا  
 وَغَيْرِي لَهَا قَبْلَ الْفَعَالِ تُطَالِعَ<sup>(٤)</sup>  
 وَكُنْتُ أَرَى مِنْهَا الْإِرَادَةَ قَبْلَ مَا  
 أَرَى الْفِعْلَ مِنْيَ وَالْأَمْسِرُ مُطَابِعٌ  
 لَفَاتِسِي الَّذِي تَهْرَأَهُ مِنْيَ وَمَهْبَثِي  
 لِذَلِكَ فِي نَارِ حَوْنَهَا الْأَضَالِعَ<sup>(٥)</sup>

(١) الْكُنْهَةُ : هِيَ كُلُّ تَقْعِيلَةٍ فِي شَيْءٍ خَلَافِ لُونِهِ ، وَهِيَ الْإِشَارَةُ . وَنَكْتُ : أَشَارَ (السان

٧١٤/٣)

(٢) أَنْ فَهِمْتَهَا مِنْ .

(٣) مُطَابِعٌ أَ ، بِمُطَابِعٍ عَ .

(٤) تَقْضِيَهُ أَ / لِهَا عَ .

(٥) نَانَ الَّذِي أَ ، فَيَأْتِي عَ / يَهْوَاهُ غَنِيَ / حِبْتَهَا .

فَإِنْ كُنْتُ فِي حُكْمِ الشَّرِيفِ عَاصِيًّا  
 فَإِنِّي هُوَ عَلِيمُ الْحَقِيقَةِ طَالِبٌ<sup>(١)</sup>  
 وَكَمْ رَكِبْتُ نَفْسِي مِنْ الْهَوْلِ مَرْكَبًا  
 فَهَا دُرْهَمًا لِلَّهِ كَيْفَ تُصْنَاعِي<sup>(٢)</sup>  
 ٤٣٥ لَكَانَتْ إِذَا هَأْلَمَ الْأَمْرُ عَابِثَةً  
 إِرَادَةً مِنْ قَهْوَى أَنْفَهَا تُسَارِعُ<sup>(٣)</sup>  
 وَكَمْ جَرَدُوا لِلْحَرَبِ فَاسْتَلْهَمُتْ بِهَا  
 أَرَادَ حَيْسِي فَازْدَرْهَا الْوَقَائِعُ<sup>(٤)</sup>  
 وَكَمْ دَاسَهَا نَفْلُ عَلَى أَمْ رَأْسِهَا  
 فَلَمَّا تَوَلَّتْ أَفْلَاتْ وَهِيَ غَاصِبَةً<sup>(٥)</sup>  
 وَكَمْ كَانَ صَدْرِي لِلنَّبَالِ عَرِيشَةً  
 وَعِزْضِي لِسَهْمِ الطَّاعِنِيْنِ مَوَاقِعُ<sup>(٦)</sup>

(١) إذا كنت أ+ع+ت+م / حكم الحقيقة ع+م+ت .. وهذا يفرق الجملتين - مثلاً فعل ابن حرب -

بين الأمر التكليفي ، الذي هو عاصٍ عن قضاياه ، والأمر التكويني ، حيث أطاع .

(٢) هنا درها ، هنا درها ع .

(٣) وَكَمْ إِذَا ع / .: . إِذَا قَدْهَا / عَابِثَتْ أَمْ ت ، وَعَابِثَتْ + م / تَهْرَا .

(٤) فَاسْتَلْهَمَتْ أَعْ م / .: . هَا إِرَادَتْهِ طَوْعَا ع م / فَارْتَدَهَا .

(٥) البَيْت ساقط من ع .

(٦) صَدْرِي أ / هُمْ النَّاِيْمَاتْ ت .

وَكُمْ كُنْتُ أَيْضًا لِلْمُرَادِ مُجَرَّدًا  
 مِنَ الْهَمْدِ مَسْهَفًا بِالدُّمَّا وَهُوَ نَاشِعٌ<sup>(١)</sup>  
 ٤٤٠ وَكُمْ هِجَّتْ نَارًا لِلْوَغْىِ تَبَنَّ أَضْلَاعِي  
 وَتَبَنَّ وَتَبَنَّ الدَّفَرِ وَالْأَمْرِ شَايِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 وَكُمْ كَبَّلَ رِجْلِي لَمْ فَضَّلْتُ  
 بِهَا عَامِدًا إِحْزَارَهُ وَمَقَاطِعِ<sup>(٣)</sup>  
 وَكُلُّ الْلَّى آتَيْتُهُ آتَيْتُهُ تَاظِرًا  
 لِمُفْتَشَةٍ فِي الْلَّزْحِ أَشَى تَابِعٍ<sup>(٤)</sup>  
 فَلَمَّا مَضَى لَيْلِي وَرَأَتْ لُجُورَهُ  
 وَأَشْرَقَ شَمْسِي فِي الْأَلْوَهَةِ سَاطِعٌ<sup>(٥)</sup>  
 سَلَّتْ إِرَادَتِي وَخَوْلِي وَثَوْرِي  
 وَكُلُّ وَجْهِ دُولِي وَالْحَيَا وَالْمَجَامِعِ<sup>(٦)</sup>

(١) شَافِعٌ أَ، نَافِعٌ تَ.. وَنَاهِيَعُ : مِنَ النَّشْعِ وَالْإِنْشَاعِ ، وَهُوَ اِنْتَرَاعُ الشَّيْءِ بِعِنْدِهِ (لِسان٢/٣) .

(٢) لِلْوَغْى بَيْنَ عَزْتِي عَمْ ، عَشْرَتِي تَ.

(٣) فَعَا / فَضَرَّبَهَا بِهِ .. شِ / وَمَقَاطِعَتْ .

(٤) لَبَّتْ تَ.

(٥) رَوَى أَ / بِالْأَلْوَهَةِ عَ.

(٦) الْبَيْت سَاقِطٌ مِنْ عَ.

٤٤٥ . ثُبُتْ بِهَا غَنِيَ الْمَالِيَ لَيْلَة  
 هَرِيَّةُ لَيْلَى<sup>(١)</sup> لِلأَيْمَاتِ قَامِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 وَكُنْتُ كَمَا أَنَّمْ أَكْنَ وَهَرِيَّةَ  
 كَمَا لَمْ يَزَلْ فَرِدًا وَلِلْكُلْ جَامِعَ  
 وَهُرِيَّةَ عَنْ بِلْكَ الْمَشَاهِدِ كُلُّهَا  
 وَغَنِيَ وَغَنِيَ غَيْشُوَهَيَى آنَا زَامِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 فَلَا آنَا إِنْ خَلَقْتُ بِنُومَ مُخَاطِبَ  
 وَإِنْ أَسْقَمْتُ الْفَوْلَ مَا آنَا سَامِعَ  
 وَلَا آنَا إِنْ كَلَّفْتُهُمْ مُكَلَّفَةَ  
 وَلَا آنَا إِنْ نَازَغْوَيَى مُسَارِعَ  
 ٤٤٦ . قَلَّمَا قَلَّى يَشِيَ وَجْهُودُ هَرِيَّى  
 وَسَاعَ الْبَقَا بِالْمَرْوتِ مَنْ هَرَّ بَاقِعَ  
 غَيْشُيَ لَكَاهَتْ بِيَ عَيْنَ لَيَاهِيَةَ  
 أَجَلْ عِوَضًا بَلْ غَيْنَ مَا آنَا وَاقِعٌ<sup>(٤)</sup>

(١) إِنْدَرَةُ الْمَنَمَةِ الْأَيْمَةِ.

(٢) لِلأَيْمَاتِ حَامِعٌ ٢.

(٣) وَلَا نَازَمِعَتْ.

(٤) سَهْيَ دَكَّتْ آنِي صَنِي نَاهِدَعَتْ ، مَنْ عَيْنَ ٢ / غَوْ مَا آنَا.

فَكُنْتَ أَنَا هِيَ وَهُنَّ كَانُتُ أَنَا وَمَا  
 لَهَا مِنْ وُجُودٍ مُفْرَدٌ مَنْ يُفَازِعُ<sup>(١)</sup>  
 بِقُوَّتِ يَهَا فِيهَا وَلَا تَاءُ<sup>(٢)</sup> يَئُنَّا  
 وَخَالِسٍ يَهَا مَاضٍ كَذَا وَمُضَارِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 وَلَكِنْ رَفِيقُ النَّفْسِ فَارْتَفَعَ الْجِبْرِى  
 وَنَاهِتُ مِنْ نَوْمِى فَمَا أَنَا ضَاجِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 ٤٥٥ وَشَاهِدَتِى حَقًا يَعْنِى حَقِيقَتِى  
 لِلَّى لَهُ جَبِينُ الْحَسْنِ تِلْكَ الطَّلَائِعُ<sup>(٥)</sup>  
 جَلَوْتُ جَمَالِى فَاجْعَلَتِى مِرْآتِى  
 لِيُطْبَعَ فِيهَا لِلْكَمَالِ مَطَابِعٌ<sup>(٦)</sup>  
 لَأَوْصَافُهَا وَصَفَّى وَذَاتِى ذَاهِهَا  
 وَأَخْلَاقُهَا لَى لَى الْجَمَالِ مَطَابِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) مَا لَهَا فِي وُجُودٍ أَ ، فِي وُجُودِعَت / وَمِنْ يَنْزَعُت .

(٢) يَقْصِدُ ارْتِفَاعُ تَاءُ الْمُخَاطَبِ فِي هَذَا الْمَقَامِ ، كِتَابَةُ عَنِ التَّوْلِيدِ مِنَ الْمُبِوبِ وَنَاءِ ذَاتِ الْهُبُّ فِي تَحْلِيلَاتِ جَمَالِهِ .

(٣) وَلَا أَنَا ذَاهِبَت / كَذَاكَ مَضَارِعَت .

(٤) الْمُسْجِى / وَمَا أَنَا أَعْ .

(٥) وَحَقِيقَتِى ت .

(٦) جَلِيتْ م ، + م جَلَوْت / مَطَابِعَ أَعْت .

(٧) الْبَيْتُ سَاقِطٌ مِنْ عَت .

وَاسْتُرِيْ حَقًا اسْمُهَا وَاسْمُ ذَارَهَا  
 لِيْ اسْمُهُ وَلَىْ تِلْكَ النُّعُوتُ نَوَابِعُ<sup>(١)</sup>  
**ف ١٠ فَشَفَعَ فِي أَفْقِ الْأَلْوَاهِ مُشْرِقَ**  
 وَبَدْرِيْ فِي شَرْقِ الرُّبُوبِيَّةِ طَالِبِعُ<sup>(٢)</sup>  
 وَنَفْسِيْ بِالْتَّحْقِيقِ يَا صَاحِنَفَسَهَا  
 وَلَيْسَ لِتَوْجِيدِيْ مِنَ الشَّرُكِ رَادِعُ<sup>(٣)</sup>  
 قَمَنْ لَظَرَنَهَا عَيْنَهُ فَهُوَ نَاظِرِي  
 وَتُنْصِرُهَا عَيْنَهُ لَىْ تُطَالِعَ<sup>(٤)</sup>  
 وَيَخْصِدُهَا بِالشَّكْرِ مَنْ هُوَ حَامِدِي  
 وَيُشَفِّي بِحَمْدِيْ مَنْ لَهُ الْحَمْدُ رَافِعُ<sup>(٥)</sup>  
 وَيَعْبُدُهَا بِاللَّذَاتِ عَابِدُهَا كَمَّا  
 لَهَا خَضَعَتْ أَخْشَاءُ مَنْ لَيْ خَاضِعُ<sup>(٦)</sup>

(١) نوابِع .

(٢) فِي رِفْقِ الْأَلْوَاهِ ع .

(٣) نَاصِحٌ لَفَسَهَا / رَاتِعٌ ت .

(٤) وَتَنْظَرُهَا عَيْنَهُ .

(٥) وَيَنْدَحِهَا أَت / مَادِحٌ أَعْتَ + م / مِنْ بَهَا الْحَمْدُ + م ، هَا الْحَمْدُ .

(٦) وَيَعْبُدُهَا م ، + م يَعْبُدُنِي / حَشَعَتْ أَخْشَاءُ ع + م .

تُجِيبُ إِذَا نَادَيْتَ بِاسْمِي وَإِنِّي  
 مُجِيبٌ إِذَا نَادَيْتَهَا لَكَ فَازَعُ<sup>(١)</sup>  
 ٤٦٥ وَقَدْ مُجِيئَ أَوْحَادُنَا فِي ذَوَافِنَ  
 كَمَا فَيَيْتُ وَنْسَى نَعْوَتْ ضَرَابِعُ<sup>(٢)</sup>  
 فَأَفْنَيْتَهَا حَتَّى فَيَسْتَ وَلَمْ تَكُنْ  
 وَلَكَبِنْسِي بِالوَقْفِمْ كَتَثَ أَطَالِعُ  
 كَلَدَ الْخُلُقُ فَأَفْهَمْ إِنَّهُ مُتَوَهِّمْ  
 وَهَا هِيَ مَا كَانَتْ مِسْوَى مَخْزِنِ وَلَى  
 هُنَاكَ مِنْ الْخَسْنِ الْبَدِيعِ وَدَارِعُ<sup>(٣)</sup>  
 فَلَمَّا قَبَضْتَ الْإِرْثَ مِنْ مَخْزِنِ الْهَوَى  
 تَنَاقَضَ عَنْ جُذَرِهِ فَهُوَ وَاقِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 (٥)

(١) اذا نوديت انت م / لي قارع ع م ، أنا قارع ت .

يتحدث الجليلي هنا عن مرتبة الاسم الامي .

(٢) وقد غييت أ / ذاتها أ ، صفاتتها ت / عنا نعوت أ ، عني ع م .

(٣) اننى متوهם ع + م / فقشر ع م والآيات ٤٧٢ - ٧٦ ساقطة من أ .

(٤) ما كانت في مخزن ت / مع الحسن ت / بدايع ع م .

(٥) قضيت الارث + م / الاربع + م ، الارب م .

## ٤٧٠ فَكَانَتْ كَعْنَقًا مَغْرِبٌ<sup>(١)</sup> وَصَفَةً وَمَا

### حَوْتٌ غَيْرُ ذَلَّةِ الْوَصْفِ وَمِنْهَا الْبَلَاغُ<sup>(٢)</sup>

(١) عَنْقَاءُ مَغْرِبٍ : يَقْصُدُ الْعَرَبُ بِالْعَنْقَاءِ ، الشَّيْءَ الْمَهْوَلُ أَوِ الْمُسْتَهْوَلُ (الْفَاظُ ٢٣٨) وَتَعْنِي الْعَنْقَاءِ عَنْدَ الصَّوْفِيَّةِ مَعَانٍ مُخْتَلِفةٍ ، لِهِمْ عَنْدَ أَبْنَى عَرَبِيٍّ : الْفَوَادُ الَّذِي لَحِقَ اللَّهُ بِهِ أَجْسَامُ الْعَالَمِ (اَصْطِلَاح١٢) وَيَقُولُ الْقَاشَانِيٌّ ، إِنَّ الْعَنْقَاءَ لِلْاَصْطِلَاحِ الصَّوْفِيِّ : كَعْنَقَةٌ عَنْ الْمَهْوَلِ ، لَا إِنَّهَا لِأَكْرَمِيِّ كَالْعَنْقَاءِ ، وَلَا تَوَجَّدُ إِلَّا مَعَ الصُّورَةِ لِهِيَ مَعْتَوْلَةٌ ، وَتَسْمَى بِالْمَهْوَلِ الْمَطْلَقَةِ الْمُشْرَكَةِ بَيْنَ الْأَجْسَامِ كُلُّهَا ، وَالْعَنْقَاءُ الْأَعْظَمُ (اَصْطِلَاحَات١٣٣) .. وَعَنْدَ شَعَرَاءِ الْفَرَسِ مِنَ الصَّوْفِيَّةِ ، تَحْدِيدُ لِفْقَلَةِ سِيمِرْغٍ مُرَادِهَا لِلْعَنْقَاءِ . وَقَدْ اسْتَعْدَمَ اَصْطِلَاحُ السِّيمِرْغِ غَرِيدِ الدِّينِ الْعَطَّارِ فِي مِنْطَقَ الطَّيْرِ كَمَا اسْتَعْدَمَهُ غَيْرُهُ مِنْ صَوْفِيَّةِ الْفَرَسِ ، وَهُنَاكَ رِسَالَةُ لِلْمَسْهُورِ وَرَدِيٍّ - بِالْفَارَسِيَّةِ - بِعَرَانٍ : صَلَّيْ سِيمِرْغٍ .. وَالسِّيمِرْغُ طَائِرٌ أَسْطُورِيٌّ وَمَعْنَاهُ : ثَلَاثُونَ طَائِرًا ، إِذْ هُوَ مَرْكَبٌ مِنْ : سَيٌّ - ثَلَاثُونَ ، مَرْغٌ - طَائِرٌ . وَيَعْنِي بِلِفْقَلَةِ اَصْطِلَاحِ الصَّوْفِيِّ عَنْهُمْ : السَّذَاتُ الْإِلَهِيَّةُ ! (مُخْتَارَاتُ مِنْ الشِّعْرِ الْفَارَسِيِّ ٣٨٣) .. وَيَقُولُ الْجَوَلِيُّ : إِنَّ هَذَاكَ مِنَ الْمَسَمَّيَاتِ مَا تَكُونُ مَعْلُومَةً لِلْفَسَادِ ، مَوْجُودَةٌ فِي أَسْهَمِهَا ، كَعَنْقَاءُ مَهْرَبٍ .. وَمَفْهُومُ عَنْقَاءُ مَهْرَبٍ ، لِلْاَصْطِلَاحِ، هُوَ الشَّيْءُ الَّذِي يَهْرُبُ عَنِ الْعَطْلِ وَالْأَفْكَارِ (الْإِنْسَانُ الْكَاملُ ١٦١) وَفِي قَصَّةِ رَمْزِيَّةٍ ، يَسْوَّقُهَا الْجَيْلِيُّ عَلَى اَصْطِلَاحِ الْقَوْمِ ، يَقُولُ : سَمِعْتُ وَأَنَا فِي النَّبَّةِ الْقَوْكَاءَ ، بِعَالَمٍ يَكْثُرُ عَنِ وَصْفِ عَنْقَاءِ . فَرَغَبَتِ إِلَيْهِ وَتَحْتَلَتْ بَيْنَ يَدِيهِ ، لَمْ تَلْتَ : صَرَّحَ لِي خَيْرِكَ ، وَصَحَّحَ الرَّكَدَ . فَقَالَ : إِنَّ الْمَعْجَبَ الْحَقِيقِيِّ ، وَالْطَّائِرَ الْحَمْلِيِّ الَّذِي لَهُ سَتْمَائَةُ جَنَاحٍ ، وَالْأَلْفُ شَوَّالَةٌ صَحَّاجٌ ، الْمَحْرَامُ لِدِيَهُ مَبَاحٌ ، وَاسْمُهُ السَّلَاحُ أَبْنَى السَّلَاحِ . مَكْتُوبٌ عَلَى أَجْنَاحِهِ أَسْمَاءُ مُسْتَحْسَنَةٍ ، صُورَةُ الْبَاءِ فِي رَأْسِهِ ، وَالْأَلْفُ لَسْنِهِ صَدَرَهُ ، وَالْجَيْمُ فِي جَيْمِهِ ، وَالْمَاءُ فِي نَحْرِهِ وَبَالِي الْمَحْرُوفِ بَيْنَ عَيْنِهِ صَحْرَوْفٌ . وَعَلَامَتُهُ لِي يَدِهِ الْخَاتَمُ ، وَفِي خَلْبِهِ الْأَمْرُ الْخَاتَمُ ، وَلِهِ لِفْقَلَةٍ فِيْهَا خَلْطَةٌ ، وَلِهِ مَطْرُفٌ فَوْقَ الرِّلْوَفِ . فَلَقَلَتْ لَهُ : يَا سَيِّدِي ، أَيْنَ حَلَّ هَذَا الطَّيْرُ ؟ فَقَالَ : بِمَدِينَةِ الْوَسْعِ وَمَكَانِ الْخَيْرِ .. لِمَنْ أَعْرَفْتَ الْعِبَارَةَ ، وَلِمَنْ هَمَسَ الْإِشَارَةَ ، اَخْلَقْتَ الْطَّعْنَ فِي جَوِ الْفَلَكِ ، جَاهَزْتَ أَعْنَاقَ الْمَلَكِ وَالْمَلَكِ ، وَانْ أَدْرَرْتَ عَلَى هَذِهِ الْأَمْرِ الْمَعْجَبَ ، الْمَسْمَى بِعَنْقَاءِ مَهْرَبٍ .. (الْإِنْسَانُ الْكَاملُ ٩١).

(٢) .. وَصَفَتْ وَمَا حَوْتُ / الْبَلَاغُ تَ.

هِيَ الدَّاتُ طَاحَتْ<sup>(١)</sup> إِنْ فَهِمْتَ إِشَارَتِي  
 تَجَوَّتْ وَإِلَّا فَالْجَهَالَةُ خَادِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 وَهَذَاكَ حَدِيثُ الْمُنْخَنِيْ خَيْرٌ أَنْ  
 عَلَى الْوَرْدِ مِنْ قِبْشِيرٍ<sup>(٣)</sup> الْكَعْمَامُ قَمَانِعٌ  
 هَزَالٌ لَهُ عَيْنَانِ بِالسُّخْرِ كَحْلَةُ  
 لَوْاجِدَةُ فَقْعَادُ وَأَخْرَى فَوَاقِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 كَفُونِبِ لَهُ طُولٌ وَلَكِنْ لَوْنَةُ  
 حَكَى وَرَقَ الرِّيَخَانِ أَخْضَرُ يَالِيعُ<sup>(٥)</sup>

(١) طَاحَتْ : فَتَتْ وَهَلَكَتْ ، وَالْعَلَائِعُ : الْمُشْرِفُ عَلَى الْمَلَكَ (لِسان٢ / ٦٣٤).

(٢) فَنِتْ : وَلَا تَكْسِبُوهَا بِالْفَظْ عَيْنَاتِي / ثَمُومُ وَالْأَعْمَاءُ .

(٣) الْقِبْشِيرُ : هُوَ كُلُّ عِلْمٍ ظَاهِرٍ يَصُونُ الْعِلْمَ الْبَاطِنَ - الَّذِي هُوَ لَهُ - عَنِ الْفَسَادِ ؛ ثَمُورُ الْعَرْفِيَّةِ أَنَّ الْقِبْشِيرَ هُوَ الشَّرِيعَةُ الظَّاهِرَةُ (الْفَاعِدُ ٢٥٩) الَّتِي تَصُونُ الْحَقِيقَةَ الْبَاطِنَةَ . يَقُولُ الْقَاسِيَّيُّ : إِنَّمَا تَمَنَّى لِمَنْ يَصْنَعُ حَالَهُ وَطَرِيقَهُ بِالشَّرِيعَةِ ، الْمُسَدِّدُ حَالَهُ ، وَمَنْ لَمْ يَعُوْسِلْ بِالطَّرِيقَةِ إِلَى الْحَقِيقَةِ ، وَلَمْ يَجْعَلْ لَهَا بِهَا : الْمُسَدِّدُ الطَّرِيقَةُ ، وَالْمُسَدِّدُ إِلَى الزَّلَلَةِ وَالْإِلْسَادِ (اصْطِلَاحَات٤ / ١) وَيُسْتَعْدِمُ الْأَمْبِيلِيُّ كَثِيرًا تَعْبِيرُ الْقِبْشِيرِ وَالْأَلْبَابِ فِي مَعْلُومِ مَوْلَانَاهُ خَاصَّةً الْإِنْسَانَ الْكَاملَ .. وَالْأَلْبَابُ : هُوَ مَا يَخْفِي دَاخِلُ الْقِبْشِيرِ مِنْ حَقَالِقٍ ، بِسَبِيلِ التَّعْلِقِ بِالْأَدَنِيَّةِ الْفَانِيَّةِ (الْفَاعِدُ ٢٥٩) وَهُوَ الْعِقْلُ الْمُتَوَرُ بِنُورِ الْقَدَسِ ، الْصَّالِيُّ عَنِ قُشُورِ الْأَوْهَامِ وَالْمَعْبُلَاتِ .. وَلَكِنَّ الْأَلْبَابَ : هُوَ سَادَةُ الشُّورِ الْأَمْيَنِيِّ الْقَدِيسِ (اصْطِلَاح١٥) الَّذِي يَتَأَيَّدُ بِهِ الْعِقْلُ ، فَيَصْفُو عَنِ الْقُشُورِ الْمَذَكُورَةِ ، وَيُدْرِكُ الْعِلْمَوْنِ الْمُتَعَالِيَّةِ عَنِ إِدْرَاكِ الْقَلْبِ الْمُتَعَلِّقِ بِالْكَوْنِ (اصْطِلَاح٢٢) .

(٤) غَرَال١ / هَادِع١ / بِالسُّخْرِ عَيْنَان١ / قَبَعَات١ .

(٥) حَكَات١ / الْزَّيْتُون١ .

٤٧٥ فَمَا الطُّولُ إِلَّا الْفُونُ وَاللُّونُ عَيْنُهُ

إِذْ الْحُكْمُ فِي الْمُحْكُومِ لِلْمُغْرِبِ قَابِعٌ<sup>(١)</sup>

وَمَا الْفُونُ طُولًا لَا وَلَا اللُّونُ دَائِشٌ

وَمَا تَسْمِي إِلَّا الْفُونُ بِإِنْكَهْرَبِ الْمَجَامِعِ<sup>(٢)</sup>

رَزَغْتُ لَكَ الْمَغْنَى<sup>(٣)</sup> بِلَفْظِي لَاجِنِي مَا

مَنْعَنْكَ مِنْ أَنْمَارِ مَا آتَى زَارِعَ<sup>(٤)</sup>

فِي أَنْسِي لَمَّا أَنْ تَبَدَّلَتْ هُوَيَّتِي

خَفِيتُ وَإِنْ تَفَرَّبَ فِي أَنْسِي طَالِعٌ

وَلَيْسَتْ سِوَاءً لَا وَلَا كُنْتُ غَيْرَهُ

وَمِنْ أَنْتَشَا قَاءُ الْكَلْمِ ضَائِعٌ<sup>(٥)</sup>

٤٨٠ فِي أَنْسِي إِنْتَهَا بِنَيْرِ تَسَاءِلِ

كَمَا أَنَّهَا إِيَّاَيِ والْحَقُّ وَأَمْسِعُ

لَكُلُّ غَيْبِرِ مِنْ جَمَالِي شَاهِدٌ

وَكُلُّ هَرِيدِرِ مِنْ كَمَالِي شَاهِدٌ<sup>(٦)</sup>

(١) غَوْ الْفُونُت / الْمُحْكُومُ ع٢ / بِالْأَمْرِ ا ، فِي الْأَمْرِ ع٢

(٢) الْمَجَامِعُ وَالْبَيْتُ سَاقِطٌ مِنْ أ١ .

(٣) انظر الْمَغْنَى الصَّوْلِيَّ لِهَذَا الْمَثَالِ الَّذِي يَضْرِبُهُ الْحَبْلِيُّ فِي شِرْحِ النَّابِلِيِّ لِلْأَيَّاتِ (فَقْرَةٌ ١٠) .

(٤) قَدْ مَنْعَنْكَ الْمَارِاعِ + م .

(٥) وَلَيْسَتْ ع٢ م٢ ت٢ / بِغَوْهَا ع٢ + م٢ / قَاءُ الْمَعَاطِبِ ع٢ م٢ .

(٦) مشاهِد٢ ع٢ / شَاسِع٢ .

وَكُلُّ الْوَرَى طِرَا<sup>(١)</sup> مَظَاهِرُ طَلَعَتِي  
 مَرَاءِ بَهَا مِنْ حُسْنِي وَجْهِي لَامِعٌ<sup>(٢)</sup>  
 ظَهَرَتْ بِأَوْصَافِ الْبَرِيَّةِ كُلُّهَا  
 أَجَلْ فِي ذَوَاتِ الْكُلِّ نُورِي سَاطِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 تَعْلَقْتُ بِالْتَّحْقِيقِ فِي كُلِّ صُورَةِ  
 لَفِي كُلِّ شَيْءٍ مِنْ جَمَالِي لَوَامِعٌ<sup>(٤)</sup>  
 ٤٨ فَمَا الْكَوْنُ فِي التَّعْمَالِ إِلَّا كَدِيرَةٌ<sup>(٥)</sup>  
 تَصَوُّرُ رُوحِي فِيهِ شَكْلٌ مُخَادِعٌ<sup>(٦)</sup>  
 فَصِيفَنِي بِأَوْصَافِ الْبَرِيَّةِ جَمِيعَهَا  
 فَإِنِّي لِذِكْرِ الْمَحَامِينِ جَامِعٌ<sup>(٧)</sup>  
 وَعَنْ كُلِّ تَشْبِيهٍ فَإِنِّي مُنْزَأَةٌ  
 وَلِي كُلُّ قَرْيَهِ فَإِنِّي مُضَارِعٌ<sup>(٨)</sup>

(١) طِرَا : كلهم . ويقال جاعرا طراً ; أي جمعاً (لسان العرب ٢ / ٥٨٠).

(٢) مرآتها من حسن ت .

(٣) البرية كلها .

(٤) عرفت بالتحقيق ت م .

(٥) إشارة إلى ما ورد في الخبر من أن حويل عليه السلام كان يأتى النبي ﷺ من صورة دحية الكلبي .

(٦) الا كجهه / شكلات .

(٧) فوصفي ع + م ، وصفني م / واضح ع م .

(٨) وعن كل - م / وعن كل ت / تنزله ا .

وَجِسْمِي لِلأَجْسَامِ رُوحٌ مُسْدِرٌ

وَلِي ذَرَّةٍ مِنْهُ الْأَنَامُ جَوَامِعٌ<sup>(١)</sup>

وَلَوْلَمْ يَكُنْ فِي الْخُسْنِ مِنْيَ لَطِيفَةٌ

لَمَا كَانَتِ الْأَجْفَانُ فِي تُطَالِعٍ<sup>(٢)</sup>

٤٩٠ وَلَوْلَا لِذَاتِي فِي الْكَمَالِ مَعَامِنُ

تَلُوحٌ لَمَا مَأْتَ إِلَيْهَا الطَّبَابِعُ<sup>(٣)</sup>

فَهَيْكَلٌ شَخْصِي كُلُّ فَرْزِدٍ بَسيِطَةٌ

لِجَوْهِرٍ أَوْصَافِ الْمَحَاسِنِ جَامِعٌ<sup>(٤)</sup>

وَإِنِّي غَلَى تَنْزِيهِ رَبِّي لِقَابِلٍ

بِأَوْصَافِهِ عَنِي فَحَقْقَيْ صَادِعٌ<sup>(٥)</sup>

أَنَا الْحَقُّ وَالْتَّحْقِيقُ جَامِعُ خَلْقِي

أَنَا الْذَاتُ وَالرَّصْفُ الَّذِي هُوَ تَابِعٌ<sup>(٦)</sup>

فَأَخْرِي بِذَاتِي مَا عَلِمْتُ حَقِيقَةً

وَتُورِي فِيمَا قَدْ أَضَاءَ فَلَأَمِعٌ<sup>(٧)</sup>

(١) وجسم للأرواح أ + م روحي للأرواح روح / منها أ / ولني ذرة منه ت .

(٢) مني تطلع ت / طوالع م . وفي الشطر الثاني : لما كملت أرواح من كان مارع .

(٣) محسن تلوح ع م / إليه ا ع م .

(٤) فهيكلا جسمي ت / بسطته م / أنواع المحسن ع + م .

(٥) تنزيه ذاتي ت / بأوصاف ت / عنه أ .

(٦) جامع + م .

(٧) ظاهري بذاتي أ / وفيها قد أضاء فلأميغ أ .

٤٩٥ وَيَسْمَعُ تَسْبِيحَ الصَّوَابِتِ<sup>(١)</sup> مَسْمَعِي

وَإِنِّي لِأَسْرَارِ الصُّدُورِ أَطَالِعُ

وَأَغْلَمُ مَا قَدْ كَانَ فِي زَمْنِ مَضِي

وَحَالًاً وَأَذْرِى مَا أَرَاهُ مُضَارِعًا<sup>(٢)</sup>

وَلَوْ خَطَرَتْ فِي أَسْوَادِ الظَّلَلِ نَمَلَةٌ

عَلَى صَخْرَةٍ صَمَّا فَإِنِّي مُطَالِعٌ<sup>(٣)</sup>

أَعِدُّ الشَّرَى رَفِيلًا فَقَافِيلَ ذَرَّةٍ

وَأَخْصِى هَزِيرَ القَطْرِ<sup>(٤)</sup> وَهُنَى هَوَامِعُ<sup>(٥)</sup>

وَأَخْكُمُ مَرْجَ الْبَحْرِ وَسَطَ حِضْمَهُ

عِيَارًا وَمِقْدَارًا كَمَا هُوَ وَاقِعٌ<sup>(٦)</sup>

٥٠٠ وَانْظُرْ تَحْقِيقًا بِعَيْنِي مُحْقَقًا

فَصُورَ جِنَانِ الْخَلْدِ وَهُنَى قَلَائِع<sup>(٧)</sup>

(١) الصَّوَابِتُ : العَطَرُ .

(٢) وَحَالٌ وَدَادِيٌّ بَارَاهُ مُطَالِعٌ أَ .

(٣) يَسْبِبُ لِلشَّبَلِيِّ قَوْلَهُ : لَوْ دَهَتْ لَمَلَةٌ سَرَادِعٌ عَلَى صَخْرَةٍ صَمَاءٍ فِي لَيْلَةٍ ظَلَمَاءٍ، وَلَمْ أَشْعُرْ بِهَا

أَوْ أَعْلَمْ بِهَا ؛ لَقِلتُ : إِنَّهُ مُكْوَرٌ بَهِي (شَطْحَاتُ الصَّوْنَةِ - عَنْ عَنْطُوطٍ ١٢٤٢ بِالْقَاتِيكَانِ -

ص ٤٤) .

(٤) الْقَطْرُ : الْعَطَرُ .

(٥) أَعِدُّ الْوَرَى ت / عَدِيدُ الْقَطْرِ أَمْ . وَالْبَيْتُ سَاقِطٌ مِنْ عِ .

(٦) وَسَطُ حِصْمِهِا أَ ، حِطْبِهِا تِمْ ، حِفْبِهِا + م / عِيَانًا / لَاهُوت / تَعْدَادُ مَا هُوَ وَاقِعٌ أَ .  
وَالْبَيْتُ سَاقِطٌ مِنْ عِ .

(٧) تَحْقِيقِي عِ + م .

وَأَنْقَنْ عِلْمًا بِالإِحْاطَةِ جُنْكَةَ  
 لَا فَرَاقٍ أَشْجَارٍ هَنَاكَهُ أَيَابَعَ  
 وَكُلُّ طَبَاقٍ فِي السَّجْرِ عَرَفَتْهَا  
 وَأَغْرِفَ أَهْلَهَا وَمَنْ قَمَ وَاضَعَ  
 وَأَنْوَاعَ تَفَلِيبٍ هَنَاكَهُ عَلِمَتْهَا  
 وَأَهْوَالَهَا طَرَا وَهُنَّ فَظَائِعٌ<sup>(١)</sup>  
 وَأَفْلَكَهَا حَقًا عَرَفَتْ وَلَمْ يَكُنْ  
 عَلَىٰ بِغَافٍ مَا لَهُ أَنَا صَابَعٌ<sup>(٢)</sup>  
 ٥٠٥ وَكُلُّ عَذَابٍ دَقَتْ قَمَ وَلَمْ أَبْلَ  
 الْغَشْى وَإِنِّي لِلْمَقَامَيْنِ جَامِعٌ<sup>(٣)</sup>  
 وَكُلُّ عَيْمٍ إِنِّي لَمْقَمٌ  
 بِهِ وَقَوْلِي مِلْكٌ وَمَا قَمَ زَادَعٌ<sup>(٤)</sup>  
 وَكُلُّ عَلِيمٍ فِي الْبَرِّيَّةِ إِنِّي  
 لَقَطْرَةُ مَاءٍ مِنْ بَخَارِيَ دَافِعٌ<sup>(٥)</sup>

(١) عَرَفَتْهَا / طَرَاهِنَت / فَضَابَعَ أ ، نَطَالَعَ ع .

(٢) رَسَلَكَهَا أ ، وَأَنْوَاعَهَا ع .

(٣) ذَكَهَا أ ، شَمَّدَقَتْ ع / لَمْ اَلْهَلَأ / وَاضَعَ أ .

(٤) لَمْ مَلْكِي م / دَانِعَ ع

(٥) وَكَلُّ عَظِيمٍ ت / كَقْطَرَةً أ ، كَنْقَطَةَ ت .

وَكُلُّ حَكِيمٍ كَانَ أَوْ هُوَ كَاوِنٌ  
 لَمَنْ تُورِيَ الرَّضَاحُ فِي الْخَلْقِ لَامِعٌ<sup>(١)</sup>  
 وَكُلُّ عَزِيزٍ بِالْتَّبْخِيرِ قَاهِرٌ  
 بِإِطْشِ الْقَدَارِيِّ لِلْتَّرْسِيَةِ قَاهِرٌ<sup>(٢)</sup>  
 ٥١ وَكُلُّ هَذَىٰ فِي الْعَالَمِينَ فَرِائِنَةٌ  
 هَذَىٰ وَمَا لَيْ فِي الْوُجُودِ مَنَارِغَ  
 أَصَوْرٌ مَهْمَّا شِفْتَ مِنْ عَذَمٍ كَمَا  
 الْدَّارُ مَهْمَّا شِفْتَ وَهُوَ مُطَاوِغٌ  
 وَالنِّسِي إِذَا شِفْتَ الْأَنْسَامِ بِلَمْحَةٍ  
 وَأَخْبَى بِالْفَظْرِ مَا حَوْنَةُ الْبَلَاقِعِ<sup>(٣)</sup>  
 وَأَجْمَعُ ذَرَاتِ الْجُسُومِ مِنَ الْفَرَىِ  
 وَأَنْشَى كَمَا كَانَتْ وَإِنِّي نَسَوْغُ<sup>(٤)</sup>  
 وَفِي الْبَحْرِ لَزُونَادِي بِإِمْسِيَّ حُوتَهَا  
 أَجْهَتْ وَإِنِّي لِلْمُنَاجِينَ سَاءِسَعِ<sup>(٥)</sup>

(١) ثُورٌ نُورٌ ت.

(٢) قادرٌ بِطْشٌ ت. والبيت ساقط من أ.

(٣) وَاسْحَوْيَ ع٢ / من حوتها أ، حوتَه ع٢.

(٤) بارع٢.

(٥) أَحْبَب١.

٥١٥ وَلِيَ الْبَرُّ لَوْ هَبَ الرِّبَاحُ عَلَى الْفَرَى

أَجْبَطُ رَأْخُورِيَّ مَا حَوَّلَهُ الْبَقَارِعُ<sup>(١)</sup>

وَخَلَفَ مَعَالِي قَافُ<sup>(٢)</sup> لَوْ يَسْتَهِنُ بِسِ

مَفَاثُ فَلَائِي نَمَّ لِلضُّرُّ دَافِعُ<sup>(٣)</sup>

وَأَقْلَبَ أَعْيَانَ الْجَيَالِ فَلَوْ أَقْلَنَ

لَهَا ذَهَبًا كُوبِيَ فَهُنَّ فَوَاقِعُ<sup>(٤)</sup>

وَأَجْرِيَ إِنْ شَفَتُ السَّفَانَ فِي الْفَرَى

وَفِي الْبَغْرِ لَرْ أَتَيْتُ الْمَطْرُ تُسَارِعُ<sup>(٥)</sup>

وَإِنَّ الطَّبَاقَ السَّبَعَ تَحْتَ قَوَالِمِي

وَرِجْلِي عَلَى الْكُرْزِيَّ نَمَّةَ رَافِعُ<sup>(٦)</sup>

٥٢٠ وَيَتَسَى سَقْفُ الْفَرْشِ حَاهَائِي لَيْسَ لِ

مَكَانٌ وَمِنْ فَيْضِي خُلِقْنَ المَوَاضِعُ<sup>(٧)</sup>

(١) هَبَ النَّسِيمَ ت ، هَبَتْ رِبَاحَ م ، + م هَب / الْبَلَاغُ ا ت .

(٢) جَبَلْ قَافُ : هو - في الأساطير القدريّة - جبل يحيط بالواهسة من كل أطرافها ومن كل جهاتها، وهو عند الصوفية رمز الاستغاثة والكرميات (مختارات من الشعر الفارسي ص ٣٩٥) ويستخدم الجيلي هذا الاصطلاح كثيراً في كتبه ، خاصة الإنسان الكامل .

(٣) خَلَفَ مَعَالِي أ ، مَعَالِي ت ، مَعَالِي قَع / نَافِعُ ا .

(٤) أَقْلَبَ أ / وَلَوْ أَقْلَبَ عَت .

(٥) أَذَا شَفَتْ عَمَت / الْمَطَابِيَا .

(٦) وَاقِعَت .

(٧) خَلَقَتْ الْمَوَاضِعَ ت .

وأجري على لزوج المقادير<sup>(١)</sup> ما أشا  
 وبالقلم الأعلى فكتفي بسارع<sup>(٢)</sup>  
 في لذة أوج المتهى لي موطن  
 وحالية غايات الكمال مشارع<sup>(٣)</sup>  
 وكل معاش أخلق تجربه راحى  
 لراحتهم جرداً ولست أضاع<sup>(٤)</sup>  
 وفي كل جزء من تركب هنكلى  
 لمعنى فالكرسى والعرش ضارع<sup>(٥)</sup>  
 ٥٤٥ ولا ذلك إلا وتجربه قذرى  
 ولا ميلك إلا لخلكى طارع  
 وأفحوا لما قد كان في لزوج مقينا  
 وثبتت إذا وقف قم وفاري<sup>(٦)</sup>  
ف ١٤ رأى على هذا عن الكل فارع  
 ولئن به لى همة وتسارع<sup>(٧)</sup>

(١) يقصد : اللزوج المفترض .

(٢) رابع أ .

(٣) للرواية لزوج أ / موطننا ، موطننا ، + م موطن .

(٤) ولست أضاع ع ، أضاع ع م .

(٥) تركب ت .

(٦) رابع + م / ما باللوح ع ، الذي كان باللوح ت + م / ثابعا ع م / ثبتت أ ، ثبتت ع ،  
وأثبتت م ت .

(٧) من الكل ع / فارع ت .

وَرَصْبَقَ حَقَّا فَوْقَ مَا قَدْ وَصَفَّ

وَخَاشَائِي مِنْ حَصْرٍ وَمَا لَيْ قَاطَعَ

وَإِنِّي عَلَى مِقْدَارٍ فَهُوَكَ رَاحِفٌ

وَالاَلَّيْ بَنْ يَغْدِي دَالَّكَ بَدَارِعَ<sup>(١)</sup>

٥٣٠ وَنَمْ أَمْسَرَ لَيْسَ يَعْكِنْ كَشْفَهَا

لَهَا قَلَدَنِي عِقدَهُنْ شَرَائِعَ<sup>(٢)</sup>

فَقَوْتُ بِهَا آثَارَ أَخْمَدَ تَابِعًا

فَأَغْجَبَ لِمَهْرَوْعَ وَمَا هُوَ تَابِعٌ<sup>(٣)</sup>

بَيْ لَهُ فَوْقَ الْمَكَانَةِ<sup>(٤)</sup> رَبِّيَّةٌ

وَمِنْ عَيْنِهِ لِلنَّاهِلِينَ مَنَابِعَ<sup>(٥)</sup>

عَلَيْسِهِ سَلَامُ اللَّهِ مِنْهُ وَإِنَّمَا

سَلَامِي عَلَى نَفْسِي النَّفِيسَةِ وَرَاقِعٌ<sup>(٦)</sup>

(١) راضع ولا ع + م.

(٢) لما قلدنني أ ، بهات / الشرائع .

(٣) وهو هو أ .

(٤) المكانة : المزيلة ، وعد الصوفية المكانة هي المزيلة التي هي أرفع عند الله تعالى ، وقد يطلق عليها المكان وهو المشار إليه بقوله تعالى (هُنَّ مَنْعَدٌ صَدِيقٌ عِنْدَ رَبِّهِ مَلِيكٌ مُقْتَدِرٌ .. ) الفهرس / ٥٥ (اصطلاحات ٨٨) .

(٥) مطلع أ .

(٦) ودائماً سلامي أ ع .

إلى هنا تنتهي القصيدة في خطوطات أ ، ع ، ت ..

٤٣٤ كُلَّا الْأَلِ وَالْأَصْحَابِ مَا ذُرَّ شَارِقَ<sup>(١)</sup>

## وَمَا نَاحَ قُمْرِيٌّ عَلَى التَّابِبِ سَاجِعَ<sup>(٢)</sup>

- في المخطوطة (أ) جاء البيت الآخر بطلول الصفحة ، وفي المامش الأيمن كتب الناسخ: ثبت القصيدة المباركة بحمد الله وعزه وحسن توفيقه ، والحمد لله وحده وسلم . تم الكتاب المبارك على يد كاتبه محمد العلي (أو الحلبي) غفر الله له .

وفي المامش من أسفل كتب :

مالكها الفقير ، غفر له ، أهدى عبد اللطيف .

وفي المخطوطة (ع) كتب الناسخ - دون أن يذكر اسمه - في المامش الأسفل :

ثبت بحمد الله وعزه وحسن توفيقه والحمد لله وحده ..

وفي المخطوطة (ت) كتب الناسخ في الصفحة الأخيرة :

وقد تم تخييم العينية ، المسمى بـ تنتظوم عنود قلاب الدر التفيس على تحقيق سر معنى التلوك والتعميم . بحمد الله وحسن توفيقه ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلی آلـه وصحبه وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين ، والحمد لله رب العالمين . آمين .

(١) ماذر شاريق ، اي : كلما طلت شمس . والشارق : كل يوم تطلع فيه الشمس (لسان ٢/٢٠٣) .

(٢) إلى هنا تنتهي القصيدة في خطوط (م) وكذلك في جميع نسخ المعرف الغبية ، ويبدو أن النايلسي اعتمد في شرحه على خطوطه جاء بها هذا البيت الآخر .

وفي نهاية الصفحة ، كتب الناسخ داخل مثلث مقلوب - رسم بعنابة وبخط - دقيق - ما يلى :

وقد وقع الفراغ من تحرير هذا الكتاب بعد الإشراق نهار الأحد الناسخ من صفر الخير ، لسنة سبع وسبعين ومائتين بعد ألف من هجرة من نوت بأكمل وصف ، وذلك بقلم الصد المتقى إلى لطف مولاه العلي الكبير ، محمد صالح النقشبendi ، عسى الله عنه وتحماز عن مساواه وغفر له ولوالديه ولشريكه وجميع إخوانه المسلمين ، إنه كريم رحيم حواره .. وفي خارج المثلث كتب الناسخ :

بلغ القابلة - بحسب الطاعة - على يد كاتبه عسى الله عنه .

وفي نهاية الصفحة :

وذلك في الطائف المأнос ، حماها الله من آفات النهر والبروس ، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وآلـه وصحبه وحبـه وعلى جميع أئمه أجمعـن .



**مُقتَطَفَاتٌ مِنْ  
الْمَعَارِفِ الْغَيْبِيَّةِ ، لِلنَّابُلُسِيِّ**



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله شارح صدور<sup>(١)</sup> المؤمنين بأنوار التوفيق ، ويسير أمور المرحدين إلى سلوك سبيل التحقيق . والصلة والسلام على سيدنا محمد الذي هدى الأمة إلى أقوم طريق . ورضوان الله تعالى عن آله<sup>(٢)</sup> وأصحابه وأتباعه وأنصاره وأحزابه أهل الجموع والتفرق<sup>(٣)</sup> .

أما بعد ،

فيقول أحقر<sup>(٤)</sup> الأنام ، الراجح من الله تعالى حسن الختام ؛ عبد الغنى الشهير بابن النابلسى الحنفى الدمشقى القادرى ، لطف الله تعالى به وباعوانه المسلمين فـى كل حين :

هذا شرح لطيف ، وضعه بالعجل على قصيدة بحر الحقائق الالمية وترجمان الحضرة الربانية ، العارف الكامل المشمول بعنابة ربه ، وهو لغزه بالإرشاد شامل الشيخ عبد الكريم الجليلي قلـس الله روحه ، ونور ضريحه . وهـى قصيـدته العـينـية المعـروـفة<sup>(٥)</sup> ، التـى هـى الدرة المـكتـونـة والـجوـهرـة المـصـونـة . وـلم أـنـفـ هـا عـلـى شـرـح لـأـحـلـيـ منـ النـاسـ يـبـيـنـ مشـكـلاتـهاـ وـيـفـصـلـ جـمـلـاتـهاـ ، فـعـلـبـ منـ ذـلـكـ بـعـضـ الإـسـعـانـ ، وـالـلـهـ المـوـفقـ وـعـلـيـهـ التـكـلـانـ وـبـهـ يـسـتعـانـ . وـسـعـيـتـهـ

(١) سـىـ : الذـىـ شـرـحـ صـدـورـ .

(٢) ~ سـىـ .

(٣) انـظـرـ مـفـهـومـ الـجـمـعـ وـالـفـرـقـ فـيـماـ سـبـقـ .

(٤) نـاـ : أـصـفـرـ .

(٥) نـاـ : المـرـفـوعـةـ .

المطرف الديني على شرح المقدمة المطرافية وآله<sup>(١)</sup> حسبي ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

\* \* \*

٩٣

قال رضي الله عنه :

### فَلَا يُبْدِئُ هُنْسُ الْمُخْبِرِ بِطَلْبِهِ

وَتَسْأَلُ لِنَجْمِ الْعَلَلِ فَيُبْدِئُ هُنْسُ طَلْبِهِ<sup>(٢)</sup>

يعنى : إن عوند ، حسن المقدمة طلعة فيه ، فحروم لللامنة من الأغافل لا تظهر فيه . لأن الشمس إنما طلعت ، لا يقى للنحو م فهو .. ومراده بشعر المقدمة : ربقة<sup>(٣)</sup> بحق الوردة<sup>(٤)</sup> في الكتاب وفستنة ، وهي لوصافه الحسنة ، لا كثرة ذاته . لأنها واحدة ، ولا وجود<sup>(٥)</sup> للعنكبوت معها . فلا ظهور لها فيه إلا من حيث ما يهمني<sup>(٦)</sup> لأن تكون عليه من المرتبة ، ومرتبة الحق هي الكمال المخفقي

(١) أ : دعوه حسبي .

(٢) في (١) كتبت لأبيات الشعرية ، بقلم عطف ، في سيف الشرح من دون فوصل ، وهي نهاداً لأبيات الشعرية ، وطبع فنسخ بين النهر وشرح حفامة (الـ) إشارة إلى بذلة شرح لأبيات وهي (س) كتبت لأبيات مشتملة عن السبيل - جنس القلم - في وسط الصفحة ، دون إشارة لبذلة الشرح .

(٣) س . بـ .

(٤) س . طورد .

(٥) س . لم يوجد .

(٦) بـ : لا يهمني .

والجمال الصرف . ومين لازم الجمال : الحبة<sup>(١)</sup> .

وفي الحديث : ما وسعني سماواتي ولا أرضي ، ووسعني قلب حبيبي  
الملزم<sup>(٢)</sup> " فوصحف العبد بالمؤمن ، دليل على أن هذا الوسع وسع إيمان ، لا وسع  
إدراك<sup>(٣)</sup> . والله در القائل ، وقد ألقى محبوبه على وجهه<sup>(٤)</sup> شعلة نار :

بَا مُخْرِقًا بِالنَّارِ وَجْهَهُ مُجْهَّمٌ

مَهْلَكًا فِي أَنَّ مَدَامُونِي تُطْفِي

أَخْرِقَ<sup>(٥)</sup> بِهَا جَسَدِي وَكُلُّ جَوَارِحِي

وَآخِرُ صَنْعٍ عَلَى قَلْبِي لَأَنَّكَ فِيهِ<sup>(٦)</sup>

ولاشك أن قول المحب لمحبوبه : إلك في قلبي . مراده : أن<sup>(٧)</sup> عبتك ، التي  
هي موجبة لكمال استحضارك ، في قلبي<sup>(٨)</sup> ، لا أن<sup>(٩)</sup> صورة جسمك المحسوس

(١) عرضنا للمعنى الصورى للسمحة فيما سبق .

(٢) ذكر هذا الحديث الإمام الغزالى فى الإحياء . وقال الغزلى : لم أر له أصلًا . وقال ابن تيمية :  
هو مذكور فى الإسراء والهدايات (المقصد الحسنة للسعادى) .

(٣) يقول الجليل : إن هذا الوسع ، على ثلاثة أنواع ، وسع العلم وهو المعرفة بالله . وسع  
الشاهد وعبر الكشف الذى يطلع به القلب على عasan جمال الله . ثم وسع الخلاقة وهو  
التحقق باسم الله وصفاته ، وقد يسمى وسع الاستثناء (الإنسان الكامل ٢/٦) .

(٤) نا : على وجهه محبوبه .

(٥) س : حرق .

(٦) الآيات من بحر الكامل وتقديراته (متفاعلون متفاعلون متفاعلون . . . متفاعلون متفاعلون متفاعلون) .

(٧) . . . ليس مراده .

(٨) - سى .

(٩) نا : لأن .

في قلبي . وهذا في الممكن ، فكيف في الواحـبـ الـذـى لا وجود لمـكـنـ معـهـ  
أبداً ؟

ولأجل هذا ، قال بعد ذلك : وليس لنجـمـ العـدـلـ فيهـ مـوـاقـعـ . وأطلق  
على الأغيـارـ كلـهاـ : عـذـلاـ . سواءـ كـانـتـ روـحـانـيـةـ أوـ جـسـمـانـيـةـ ، لأنـ معـ ثـبـوتـهاـ  
في بـصـيرـةـ الـعـارـفـ ، لـثـبـوتـ الـواـحـبـ منـ حـيـثـ هوـ مـنـفـرـدـ بـالـأـوـصـافـ الـحـسـنـيـ،  
وـمـعـ ثـبـوتـ الـواـحـبـ فيـ الـبـصـيرـةـ ، وـظـهـورـ سـطـوـاتـ أوـ صـافـهـ الـجـلـالـيـةـ وـالـجـمـالـيـةـ ،  
لـاـ ثـبـوتـ لـلـأـغـيـارـ بـالـكـلـيـةـ ؛ وـالـقـامـ يـقـضـيـ أـزـيدـ مـنـ ذـلـكـ ، وـلـكـنـ قـصـدـنـاـ  
الـاختـصـارـ وـالـعـجـلةـ فـيـ شـرـحـ هـذـهـ الـأـوـرـاقـ .

صـحـحاـ النـاسـ مـنـ سـكـرـ الـفـرـاءـ وـمـاـ صـحـحاـ

وـأـفـرقـ كـلـ وـهـوـ فـيـ السـخـانـ جـامـعـ

يعـنىـ : أنـ كـلـ مـنـ أـخـيـدـ عـلـيـهـ الـمـيـشـاقـ فـيـ عـالـمـ السـنـرـ<sup>(١)</sup> ، صـحـاـ مـنـ سـكـرـةـ  
شـرـابـ الـخـبـيـةـ الـإـلـهـيـةـ الـتـىـ شـرـبـهـاـ بـكـأسـ (الـسـتـ بـرـبـكـمـ)<sup>(٢)</sup> .. وـذـلـكـ لـمـاـ نـزـلـ إـلـىـ  
هـذـاـ عـالـمـ ، وـالـتـهـىـ<sup>(٣)</sup> بـزـعـارـفـهـ ، فـنـسـ<sup>(٤)</sup> مـاـ كـانـ فـيـهـ مـنـ قـبـلـ . أـمـ<sup>(٥)</sup> هـذـاـ  
الـفـوـادـ الـذـىـ لـىـ ، فـإـنـهـ مـاـ صـحـاـ مـنـ ذـلـكـ السـكـرـ الـذـىـ كـانـ فـيـهـ ، وـهـوـ كـنـيـةـ عـنـ

(١) عـالـمـ السـنـرـ : هـوـ عـالـمـ الـأـرـوـاحـ ، قـبـلـ خـلـقـ الـأـحـسـادـ .. وـفـيـ الـحـدـيـثـ - حـنـ ابنـ عـبـاسـ - إـنـ اللهـ  
تـعـالـىـ أـخـذـ الـيـهـاـ مـنـ ظـهـورـ آدمـ بـوـمـ عـرـفـةـ ، وـأـخـرـجـ مـنـ صـلـبـهـ كـلـ ذـرـةـ ذـرـاـهـاـ اـلـتـرـفـنـ لـمـنـ يـدـهـ  
كـالـنـرـ ، ثـمـ كـلـمـهـمـ بـلـأـيـلـاـ ، قـالـ : أـلـستـ بـرـبـكـمـ ؟ قـالـواـ : بـلـ .. (بـيـعـيمـ الزـوـالـ ٧/٢٥ـ).  
جـمـعـ الـجـوـامـعـ ١٤٦٠ـ).

(٢) إـشـارـةـ إـلـىـ الـآـيـاتـ الـقـرـآنـيـةـ : (سـوـرـةـ الـأـهـرـافـ ، آـيـةـ ١٧٢ـ).

(٣) سـىـ : الـثـلـثـىـ .

(٤) سـىـ : نـسـ .

(٥) سـىـ : رـاحـمـاـ هـذـاـ .

مرتبة النهاية ، التي هي - كما قالوا - رجوع إلى البداية !

وقوله : **وَالْمَرْقُ كُلُّ** . أى كل واحدٍ من صحا، وذلك الفواد الذي لـ<sup>(١)</sup> ، لم يفرق ؛ أى يفتتن بعالم الأغيار ، بل هو ناظر إليها ، من حيث هي أسرار للواحد الحق ، فهو جامع لا مفرق . **وَالْمَرَادُ بِالْخَانَ**<sup>(٢)</sup> : حضرة الروح الكلى ، الذى هو متعنى بمسير جميع الأرواح الجنزية .

\* \* \*

## فقرة ٤

أشعار بالصريح من **الخلزان** إلى **الملاككة الجنزية** ، الذين هم العالون<sup>(٣)</sup> .  
وهم لم يوسموا بالسجود لأدم - عليه السلام - لأنهم لا يعرفون أدم ، ولا  
يعرف كل واحد منهم الآخر ، ولا يعرفون إلا الله تعالى . قوله : **لَهُنَّ كُلُّهُمْ**  
**لَنَا**<sup>(٤)</sup> أراد أن واحداً منهم متوجة على تدبرنا - بإذن الله تعالى - وهو القلم  
والروح نفسه<sup>(٥)</sup> ، **وَالْمَلَائِكَةُ الْأَرْبَعَةُ قَوَاعِدُ الرُّوحَانِيَّةِ** ، وباتى الملائكة قراء  
الجنسانية . وهو الإنسان الكبير ، وعلى صورته علق أدم عليه السلام .

ومراده **بِسْطُ الْعِلْمِ** : الذى فيه جميع ذلك من<sup>(٦)</sup> العرش العظيم . كما  
وردت إلى ذلك<sup>(٧)</sup> في الحديث ، أن النبي - ﷺ - قال : **مَا السَّمَوَاتُ السَّبْعُ**

(١) سـ .

(٢) سـ : **الْمَرَادُ بِالْخَانَ حَضْرَتُ** .

(٣) ورد ذكر الملائكة العالين في الآيات القرآنية ، في خطاب الله تعالى لإيليس : **إِنْتُمْ كُلُّكُمْ**  
**كُنْتُمْ مِنَ الْغَالِقِينَ** سورة ص ، آية ٢٥ .

(٤) سـ : قـ ، نـ : فـ .

(٥) نـ : ونفس الروح .

(٦) سـ : حضرت العرش .

(٧) نـ : كلـ .

والأرضون السبع إلَّا لِي جوف قناديل معلق فس العرش . وهناك قناديل لا يعلم علهما إلَّا الله تعالى<sup>(١)</sup> . وسفرهم له بدوراً ، كناية عن ظهورهم له [من حيث هم ، وانقلابهم عقاربَا من الشَّعْر حَتَّى ظُنْنَ ذَلِكَ بِرَاقِبَا]<sup>(٢)</sup> كناية عن ظهورهم له ، في الصورة الأدمية ، من حيث هو ، لأنَّه آدمي لا من حيث هم ، لأنَّهم ملائكة عالون بمحردون . وهم الأفراد<sup>(٣)</sup> المشارجون عن نظر القطب ، المهيرون في الحق<sup>(٤)</sup> .

وقوله : **كَلَّيْلَ لَى .. رَجَح** . إشارة إلى قوله عليه الصلاة والسلام : **الناس نَيَامٌ فَإِذَا ماتُوكُمْ تُبَهُو**<sup>(٥)</sup> . فيقال لهم ذلك وهم في الحياة الدنيا ؛ فإذا ماتوا ، اتبهوا من نوم حياتهم الدنيوية . ويقال لهم ذلك أيضاً ، وهم في الحياة البرزخية ؛ فإذا ماتوا منها بالبعث ، اتبهوا من نوم حياتهم البرزخية . ويقال لهم ذلك أيضاً ، وهم في الحياة الآخرورية ؛ فإذا ماتوا منها باستقرارهم في جنة أو نار ، اتبهوا من نوم الآخرة . ويقال لهم ذلك أيضاً ، وهم في الحياة الأبدية في الجنة والفار ؛ فإذا ماتوا منها برؤية الحق سبحانه وتعالى<sup>(٦)</sup> - إما من تحلى بالجمال والرُّضوان ، أو من تحلى بالحلال والغضب والمعنوط - اتبهوا عند ذلك

(١) لم يجد لهذا الحديث ذكرًا أو إسناداً

(٢) - تأ.

(٣) الأفراد : طالفة بخارجة عن حكم القطب ، وليس لهم تصرف . وهم من الأعداد : من ثلاثة إلى سافرقها (الفتوحات المكية ، السفر الثالث ، فقرة ٢١٦) ويقصد ابن عربى بالأعداد معنى رمزياً ، حيث الواحد - الذات الحق . الاثنان - مرتبة الألوهية . الثلاثة - أول وجود في الكون (د / عثمان يحيى : هامش الفقرة) .

(٤) - سى .

(٥) كثيراً ما يعتمد التاليس على هذا الأمر ، مستنداً إليه من الحديث النبوى الشريف .. انظر ما سبق له بعد عن هذا الأمر

(٦) - سى .

من النوم ، وذهبت<sup>(١)</sup> عن بصائرهم صفة الغرور بالأخيار ، وعرفوا أن الله هو الحق المبين .

\* \* \*

### فقرة ٣

أعلم أن العالم كله ، لما<sup>(٢)</sup> كان في علم الحق سبحانه وتعالى ، وقد أخرجه الله من علمه إلى كونه - وكان ذلك الإخراج بطريق التجلّي بذاته للذاته ، في حضرات أسمائه وصفاته - خرج<sup>(٣)</sup> كل شيء من الكون ، على صورة المعلوم الذي يعلمه الحق تعالى على حسب المواطن<sup>(٤)</sup> ، والمعلومات الإلهية: عين<sup>(٥)</sup> العلم الإلهي من وجه ، والعلم الإلهي : عين الذات الإلهية من وجه . فكل شيء مما<sup>(٦)</sup> ظهر من الكون ، صورة الحق تعالى من وجه علمه بذلك ، ولا صورة للحق تعالى<sup>(٧)</sup> من حيث هو .. فافهموا هذا ، فإنه نافع لك جداً، فيما سيأتي إن شاء الله تعالى .

وإذا علمت هذا ، فاعلم أن الموجودات الكونية على أنواع ، منها الكامل والناقص ، وهو على درجات ومقامات لا تُحصى . فيوسف الصديق - عليه

(١) نا : ذهب .

(٢) نا : عما .

(٣) نا : غير واضحة في .

(٤) نا: المواطن .

(٥) سى: خير .

(٦) نا : عما .

(٧) - نا .

السلام - صورة إلهية<sup>(١)</sup> كاملة ، على حسب ما ذكرناه<sup>(٢)</sup> ؛ ومن هنا الوجه ، كان هبام يعقوب - عليه السلام - به ، وعجته له . فقول المصنف<sup>(٣)</sup> رحيمه الله تعالى : /ها يوسف الدليا . يخاطب الحضرة الإلهية ، من حيث تخلصها في الصورة اليوسفية ؛ ثم أخذ يشكوا<sup>(٤)</sup> لما يجهله من الأشواق إليها ، ويتكلّم بلسان الغزل ، مala يخف<sup>(٥)</sup> معناه عند أهل الأدب . وليس مرادنا في هذا التصرّح إلا بيان الموضع المستشكلة من جهة المعرفة الإلهية ، فلا نطيل ما عدا ذلك ؛ والله الموفق<sup>(٦)</sup> .

\* \* \*

#### نقرة ٤

هذه<sup>(٧)</sup> صفات-المريد الصادق ؛ أخير بها عن نفسه في ابتداء سلوكه زمان إرادته . وذلك أن يكون همه على تحصيل مقام القرب في الحق ، وفهمه<sup>(٨)</sup> - في المعانى - كل شيء ، من حيث ذلك تخلص من تخلصات الحق ، وجده واجتهاده ، في طلب<sup>(٩)</sup> الحق ، ووجهه وغرامه في كمال<sup>(١٠)</sup> حال

(١) تا : الإلهية.

(٢) نا : ذكرنا.

(٣) سى : غير واضحة عن .

(٤) تا : يشكوا.

(٥) سى : يخفى ، تا : يختفا .

(٦) سى: راه الله أعلم .

(٧) سى : ومن .

(٨) تا : وفهم .

(٩) - تا .

(١٠) - تا .

صفات الحق ؛ وعزمـه - دائمـاً - على طلب الترقـى وعدم القنـع بما (١) ظهرـ له من الحق ؛ وزعمـه وتيقـنه وجزـمه ، أن الحق فرقـ جميع ما هو طالـب ، وأنه متنـزـه عن وقـوع قـصد القـاصـد (٢) عـلـيـه . لأن القـاصـد (٣) لا يقع إلا عـلـى حـادـث ، والحق تعالى قدـرـاً متـقلـسـ عن مشـابـهـةـ الحـادـث .. وهـذـه ، مرـتبـةـ الحقـ الشـىـ كـلـفـنا الشرـعـ بـعـرـفـتها ، خـالـيةـ من الـبـدـعـ وـالـزـيـغـ ، فلا بدـ لـلـمـرـيدـ مـنـهاـ فـي اـهـدـاءـ سـلـوكـهـ ؛ وـهـىـ التـىـ ذـكـرـهـاـ عـلـمـاءـ الشـرـعـ ، وـصـنـفـواـ فـيـهـاـ الـمـصـنـفـاتـ .

ومن (٤) صفات المريد الصادق أيضاً ، أن يكون ظنه دائمًا أن الحق تعالى نافع له ، مع عروقه أن يكون ضاراً له من حيث لا يشعر . لأن من أحجائه تعالى : **الضار النافع** . ولایغفر بطاعته ولا معصيته (٥) . قال تعالى ﴿وَنِيلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً﴾ (٦) هـ فإذا أراد تعالى ، تفع بالمعصية ، بأن خلق في العبد التوبة منها ، وإذا أراد ، أضر بالطاعة بأن خلق في العبد الرياء (٧) بها والسمعة ونحو ذلك . ويكون اعتماد المريد الصادق دائمًا على الحق تعالى ، لا على شيء ، حتى يمكنه أن ينجو (٨) منه .

ومن صفات المرشد الصادق أيضاً: كثرة السهر في التفكير في آثار الحق

$\text{Lie}(U)$

(٢) سـ: القاصـدين .

٦ : التمهيد

$\omega = (t)$

• س = (۰)

(٦) سورة الألباء ، آية ٣٥.

(٧) بـ : ظهر وأضجه .

(٨) سی : پنجوا

تعالى ، بعد معرفته مرتبته - تعالى - التي ذكرناها ، لفلا يسبقه<sup>(١)</sup> التفكير فيه تعالى ؛ لأن التفكير في ذات الحق<sup>(٢)</sup> تعالى معصية ، ولا يمكن أبداً . لأن المخلوق ليس فيه من الخالق شيء ، حتى يتمم بذلك القدر الذي فيه من الحق تعالى . وإنما يتورّم المخلوق أن فكره في الخالق ، وذلك الوهم سوء<sup>(٣)</sup> ظن بالله تعالى<sup>(٤)</sup> .

ومن صفاته : كثرة البكاء<sup>(٥)</sup> على فوات حظه من الحق تعالى . وأن يكون دائماً مراقباً طيف خيال الحق تعالى ، كما يراقب الحب طيف خيال حبوبه ، ففي كل ما يجده ؛ ومعنى ذلك ، أن الإنسان<sup>(٦)</sup> في هذا العالم الدنيوي ، في منام .

(١) سى : غير راضحة .

(٢) - نا .

(٣) سى : بسوء ، - نا .

(٤) ورد هذا المعنى في قوله ﴿فَلَا يَرْكِنُوا إِلَى أَنْعَامِ الْأَنْوَارِ﴾ : فَلَا يَرْكِنُوا إِلَى خَلْقِ اللَّهِ، وَلَا يَرْكِنُوا إِلَى أَنْكَرِكُمْ لَكُنْ هُنْ ضَرُورُه حَقَّ قُدْرَه .. (ذكره الغزالى في الإحياء ٤ / ١٠) وأخرجه أبو نعيم في الحلية مربوعاً إلى ابن عباس بإسناد ضعيف ، ورواه الأصبهانى في السرطيب والطرائق في الأوسط والبيهقي في الشُّعُب بإسناد فيه تظر .

(٥) للبكاء عند الصوفية معنى خاص .. وقد ورد البكاء من خشبة الله في الحديث النبوى ، وهو نفس المعنى الذى تحدى عند الصوفية المسلمين ، وعرف البكائية فى التصوف الإسلامى منذ وقت مبكر ، ولهم بعض التابعين مثل صفوان بن حيز ، وقد كان البكاء عندهم نتيجة طبيعية لحال الحرف والحزن الذى لازم الزهد الأولى ، وللذى بلغ مداه عند الحسن البصري ، وكان البكاء أيضاً ، مرتبطاً بالحروف الثابع عن مشاهد العذاب القرآنية فى الآخرة (د. النشار: نشأة الفكر الفلسفى ١٤٤/٣) ثم اكمل الحال الصوفى بالرجاء فتتصبج الحروف والرجاء حالين متلازمين . ومن أوائل الزهاد البكائين : عبد الواحد بن زيد ، الذى حفظ لنا ابن الجوزى بعض آثاره فى معنى البكاء (صفة الصفوة ٣ / ٢٤١) كما يحدّثنا ابن الجوزى أيضاً أن الفضيل كان يقف على حرفة أيام الحج ، والبكاء يحول بيته وبين الدعاء (صفة الصفوة ٢ / ١٣٥) .

(٦) سى : الأشياء .

كما قال ﷺ : الناس نباه فربما صادروا انتبهوا<sup>(١)</sup> . والنائم تظاهر له حفائط الأشياء، فيراها على خلاف ما هي عليه في الغالب ، فقد يرى<sup>(٢)</sup> الذين في منامه، فيغير له بالعلم . والقيد ، فيغير له بالشرع والدين . والبقر ، فيغير له بالستين .. فيظهر ما لا صورة له بال تمام في صورة ، فشكرون الصورة في بصيرة الرائي ، والمرئي<sup>(٣)</sup> على ماهو عليه من عدم الصورة .

وها هنا كذلك ، فإن جميع الكائنات الخارجة من العدم ، صور تحليات الحق تعالى ، وهي<sup>(٤)</sup> عين المتعلّى الحق . ما عدا<sup>(٥)</sup> تلك الصورة التي ظهرت لنا من جهةتنا ، سواء كانت صورة حسية أو عقلية .. فلو غيرنا منامنا في هذه الحياة الدنيا ، وعيرنا عن<sup>(٦)</sup> هذه الصورة التي ظهرت لنا منا ، ومحوناها من عين بصيرتنا ، لعرفنا الحق تعالى ، وتحققنا أنه لا يشبه شيئاً مما ندركه<sup>(٧)</sup> بالحس أو بالعقل ، وحصلنا على الإيمان الكامل .. كما<sup>(٨)</sup> قال الشيخ عبد الهادي<sup>(٩)</sup>

(١) هو من قول الإمام علي بن أبي طالب وليس من الأحاديث النبوية (راجع : المصنوع في معرفة الحديث الموضع، لعلي الناري / المقاصد الحسنة ، للسعدي / تميز الطيب من الحديث، للشيباني) .

(٢) سى: هرا .

(٣) نـ: المرئي .

(٤) نـ: وهو هـ:

(٥) نـ: ما عدـى .

(٦) نـ: من .

(٧) سى: يدركـه ، نـ: يدرك بالحس.

(٨) - نـ .

(٩) سى: الشيخ عبد الوهاب .

السودي اليعنوي<sup>(١)</sup> - قدس الله سره العزيز - من<sup>(٢)</sup> جملة أبيات له في ديوانه  
الشهر :

لَوْ تَعْجَلْتُ عَنْهُمْ طَلَبِي

وَالْمَحْسُونُ مِنْ عَالَمِ الصُّورِ

شَاهَدُوا مَفَالِكَ مُقْسَطِهِ<sup>(٣)</sup>

سَارِيًّا فِي سَارِيِ الْقُطْرِ<sup>(٤)</sup>

وَدَرَوْا أَنَّ الْحِجَابَ وَهِيَ

عَنْ جَمَالِ الْمَنْظَرِ النَّاظِرِ

وَلَضَى يَقْوِبُ حَاجَتِهِ<sup>(٥)</sup>

وَأَتَهُى زَيْلَةً إِلَى الرَّوَاطِرِ<sup>(٦)</sup>

وَالمراد بالصبا : الرياح التي تهب من مطلع الشمس . وقد كتب<sup>(٧)</sup> بها عن

(١) لم يحد هذا الشاعر ترجمة لى كتب الطبقات ، وروجنا مجموعة من أشعاره ( ضمن المجموعة الخطيئة رقم ١٠٥٥ / ج ، أدب ) بعكبة البلدية بالإسكندرية ، كُبِّت سنة ١١٠١ هجرية .

(٢) نا : في .

(٣) نا : منسلا .

(٤) سى : ساروا في القطر .

(٥) نا : حاجتهم .

(٦) سى : الوطري .

(٧) نا : كما .

حضره<sup>(١)</sup> الروحانية ، التي هي منبعثة عن حضرة الأمر الاهلي من غير واسطة . وكونها تخير ذلك المريد الصادق عن حضرة محبوه ، لأنها هي المعارف والعلوم الإلهية التي تفيض عليه من ذلك الجناب . ومع ذلك ، حضرة الروحانية جاملة بما تضمنته فيها من الروحانيات الجزرية الفاضلة ، لكمال<sup>(٢)</sup> اندماшاتها في جلال الله وجلاله<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

## فقرة ٥

ثم أحير - قيس الله سره - أنه<sup>(٤)</sup> لما غرغ من المناسب المعرفة في الحج - على حسب الحكم الظاهر ، مراعياً المقاصد الحقيقة في جميع ذلك ، أراد أن يرحل من مكة ، التي هي إشارة إلى الحضرة الإلهية ؛ إلى المدينة - التي هي إشارة إلى الحضرة الحمدية - لينزل ، بعد صعوده إلى الأطوار الكونية . فأنسر أنه طاف طواف الوداع بکعبة الذات الإلهية موذعاً لها ، ودموعه - أي<sup>(٥)</sup> أطوار روحانيته - هوامع ، أي سائلات متوجهات إلى الظهور في الأطوار الجسمانية الطبيعية .

(١) : حضرت .

(٢) سى : بكمال .

(٣) تحدث التايلسى في تلك الفقرة - وما سبقها - عن صفات المريد الصادق ، وهو موضوع استفاض فيه الصوفيية المتأخرة .. انظر ما جمعه الشعراوى (عبد الوهاب الشعراوى المتوفى ٩٧٣ هجرية) من هذه الصفات في مجموعة تصانع لمریدى عصره ، وذلك في الكتاب المنسوب إليه ، **يعتزون الكوكب الشاهق**لى الفرق بين المريد الصادق وغيره الصادق الذى قام أستاذنا الدكتور حسن الشرقاوى بتحقيقه ونشره (دار المعارف - الإسكندرية) .

(٤) - نا .

(٥) سى : الى .

ثم إنحر أنه قطع مفاوز - أى صهارى ويداوات - فـى طريق سيره بين  
الحرمين<sup>(١)</sup> : الحرم الالهى ، والحرم النبوى . وذلك إشارة إلى حقائق الأنوار  
العلوية ، الفاتحة لكل من لم تدركه العناية الربانية . كما ورد فى الخير : إن  
لوقى السماوات كواكب ، كل كوكب<sup>(٢)</sup> لو ظهر لأهل الأرض لعمده من  
دون الله . وكون رسومه درست ، أى لم تتبين ولم تظهر<sup>(٣)</sup> للعاشقين المقربين

.. فكيف لغيرهم ؟

وقوله : ينكى راس الربيع . مراده بالربيع : الروح ، لأنها تهب عن  
الحضر المحمدية المنبعثة عن الحضرة الإلهية من غير واسطة سبب . وتنكيس  
رأسها : ميلها إلى تدمير عالم الأجسام<sup>(٤)</sup> السفلى . وزوال السحب عنه :  
انقشاع الحجب الجسمانية . وبهرام وكيران : كوكبان في السماء ، وكذلك  
السمّاك الراوح والسمّاك الأعزل .. ولا شك أن هذه الكواكب<sup>(٥)</sup> في الأفلان .  
والأفلان منبعثة عن لوح الوحد ، واللوح منبعث عن القلم ، والقلم عن السور  
الحمدى الموصوف بهذه الأوصاف .

وقوله : سرت به . أى بسبب ذلك الحمى<sup>(٦)</sup> المكتنّى به عن النور  
المحمدى المذكور [والمراد بالليل : ظلمة هذه الأكونان . والبازل ، هو القلب  
الكامل]<sup>(٧)</sup> وكونه يرحل<sup>(٨)</sup> عن مرعى الكلأ وهو جائع ، من قبيل قول ابن

(١) - نا .

(٢) - نا .

(٣) نا : يظهر .

(٤) - سى .

(٥) نا : الكوكب .

(٦) سى : الحمى .

(٧) - نا .

(٨) نا : ترحل .

الفارض ، قَنْسُ اللَّهِ سَرِهُ :

قَالَ لِسِيٍّ حَسْنَ كُلُّ شَيْءٍ تَجَلَّى:

بِيْ تَمَلَّى ؛ قَلْتُ : قَصْدِيْ وَرَأَكَ<sup>(١)</sup>

يعنى<sup>(٢)</sup> ، عدم وقوفه مع شى يظهر له فى سره مطلقاً ، لكونه قائم بالسير فقط . لأنّه لو وقف ، لانقطع ؛ ولو انقطع ، هلك فى الحال .. والله الواقى<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

## فقرة ٦

اعلم يا أخي ، فَهُمْكَ اللَّهُ الْحَقَّاَقُ ، وَأَخْذَ يَدِكَ إِلَى مَعْرِفَةِ الدِّقَّاَقِ : أَنَّ  
الْحَقَّ تَعَالَى مُتَعَلِّمٌ مِنَ الْأَزْلِ إِلَى الْأَبْدِ . وَلَهُ صِفَاتٌ لَا نَهَايَةَ لَهَا ، وَهِيَ<sup>(٤)</sup> غَيْرُ ذَاهِهٍ  
مِنْ جَهَةِ الْمَفْهُومِ ، وَعِينُ ذَاهِهٍ مِنْ جَهَةِ الْوِجْدُودِ . فَقَامَتْ صِفَاتُهُ لَهُ - مِنْ  
الْأَزْلِ - مَقَامُ الْمَرْأَةِ الْمَحْلُوَةِ . فَظَهَرَ فِي كُلِّ مَرْأَةٍ ، بِصُورَةٍ عَاصِيَةٍ تَحْكُمُ عَلَيْهَا  
تَلْكَ الْمَرْأَةَ . فَالْعِلْمُ<sup>(٥)</sup> مَرْأَةٌ كَبِيرَى ، فِيهَا جَمِيعُ الصُّورِ الظَّاهِرَةِ فِي باقِيِ الْمَرَائِىِ .  
وَالْإِرَادَةُ مَرْأَةٌ أَصْغَرُ مِنْهَا [ وَالْقُدْرَةُ مَرْأَةٌ أَصْغَرُ مِنْ مَرْأَةِ الإِرَادَةِ]<sup>(٦)</sup> وَهَكُذا باقِي  
الْمَرَائِىِ وَالْمَتَحْلِىِ فِي جَمِيعِ هَذِهِ الْمَرَائِىِ كُلُّهَا ، هُوَ الْحَقُّ تَعَالَى بِهِذَا.

(١) من قصيدة ابن الفارض (من الحنيف) والتي مطلعها:  
بِسْمِ دَلَالَةِ فَائِتَ أَهْلِ لِدَائِكَ وَتَحْكُمُ فَالْحَسْنَ فَذَاهِطَائِكَ

(٢) - سى .

(٣) سى : الواقى .

(٤) نا : هي .

(٥) سى : فالعالم .

(٦) - سى .

فلم يظهر العالم<sup>(١)</sup> ، ظهرت<sup>(٢)</sup> جميع صور الحق تعالى ، التي هي في<sup>(٣)</sup>  
مرائى صفاتـه من الأزل . ولا مـناسبـة بين الحق تعالى ، وبين جميع هذه الصور  
الظاهرة في هذه المرـايـ، غير أنها كلـها صور<sup>(٤)</sup> من غير شـبهـة ، ولا صورة<sup>(٥)</sup> له  
تطابـقـ شيئاً من هذه الصور مـطلقاً - ولا يـوجـهـ من الـوـجـوهـ - ولا صـورـةـ له  
مـخـالـفـهـاـ<sup>(٦)</sup> أـيـضاـ إلى ما لا نـهاـيـةـ لهـ . ولـكـنـ عـلـىـ قـدـرـ المـحـلـ المـنـظـورـ فـيـهـ : تـكـونـ  
صـورـةـ النـاظـرـ ١ـ أـرـأـيـتـ أـنـ الإـنـسـانـ إـذـاـ نـظـرـ وـجـهـهـ فـيـ مـرـأـةـ صـغـيرـةـ [ـظـهـرـ وـجـهـهـ  
صـغـيرـاـ]<sup>(٧)</sup> إـذـاـ نـظـرـ فـيـ مـرـأـةـ [ـكـبـيرـةـ ظـهـرـ]<sup>(٨)</sup> كـبـيرـاـ ؛ أـوـ فـيـ مـرـأـةـ طـوـيـلـةـ ، ظـهـرـ  
طـوـيـلـاـ ؛ وـهـكـذاـ .. فـإـنـظـرـ مـاـ أـعـطـتـهـ مـرـأـةـ مـنـ التـحـكـمـ فـيـ صـورـةـ الـوـجـهـ !

وـنـظـرـ الحقـ فـيـ مـرـائـىـ صـفـاتـهـ ، لـهـيـ ذـاتـهـ . وـذـلـكـ النـاظـرـ لـاـ بـداـيـةـ لـهـ . وـإـنـاـ  
لـمـ يـظـهـرـ العـالـمـ كـلـهـ دـفـعـةـ وـاحـدـةـ ، لـأـنـ مـرـأـةـ الـإـرـادـةـ أـعـطـتـ هـذـاـ التـرتـيبـ .

إـذـاـ عـلـمـتـ هـذـاـ ، فـاعـلـمـ أـنـ كـلـ شـئـ ظـهـرـ فـيـ هـذـاـ الـوـجـودـ الـحـادـثـ ، فـهـوـ  
صـورـةـ الـحـقـ تـعـالـىـ ، ظـهـرـتـ فـيـ مـرـائـىـ صـفـاتـهـ - مـنـ مـرـأـةـ الـعـلـمـ ، إـلـىـ مـرـأـةـ  
الـإـرـادـةـ ، إـلـىـ مـرـأـةـ الـقـدـرـةـ - فـذـلـكـ الشـئـ الـظـاهـرـ ، هوـ الـحـقـ تـعـالـىـ بـذـاتـهـ وـصـفـاتـهـ.  
لـكـنـ لـاـ مـنـ جـهـةـ صـورـةـ ذـلـكـ الشـئـ - وـجـمـيعـ مـاـ نـسـمـيـهـ لـهـنـ<sup>(٩)</sup> ذـلـكـ الشـئـ ، بـلـ

(١) نـاـ : الـعـلـمـ.

(٢) نـاـ : اـظـهـرـتـ.

(٣) - نـاـ .

(٤) نـاـ : صـورـةـ.

(٥) نـاـ : وـهـوـ لـاـ صـورـةـ.

(٦) نـاـ : مـخـالـفـهـ .

(٧) - سـىـ .

(٨) - نـاـ .

(٩) سـىـ : وـجـمـيعـ مـاـ تـسـمـيـهـ تـحـتـ.

من جهة الظاهر بذلك الشئ الذى أظهر صورة<sup>(١)</sup> ذلك الشئ ، وهو لم ينزل باطنًا في ذلك الشئ . فهو الظاهر من تلك الجهة التي هو باطن بها ؛ فهو الظاهر الباطن من جهة واحدة .. والله واسع علیم .

وليس الحق تعالى هو هذه الأشياء من جهة كل شئ - وما نسميه نحن ذلك - لأن هذا لا يصح أبداً ، واعتقاده كفر وزيغ والعياذ بالله . وليس هو مراد الناظم - رضي الله عنه - بيقين . ولهذا قال : **هو العرش والكرسي** . فقد اعترف بالعرش ، ومخايرته له تعالى ؛ باعتبار أنه جعله خيراً .. والخير غير المبتدأ .

وانظر قوله ، في آخر الآيات : **بَدَتْ فِي لَحْوِ الْخَلْقِ آنوارُ شَمْسِهِ .. إِنَّ**  
وهو كالبيان لما أراده قبله . ومعنى ذلك ، أن الحق تعالى ، لما كان قيوماً على  
كل شئ من الأشياء - بحسب قيام<sup>(٢)</sup> ذلك الشئ ووجوده به تعالى - كان [تعالى]  
مع<sup>(٣)</sup> ذلك الشئ منزلة الشمس مع النجوم . فإن نور الشمس ، إذا قابل أحراهام  
النجوم ، ظهر منها ذلك النور على مقدار استعداد تلك الأجرام . فذلك النور  
الظاهر من تلك الأجرام [من حيث الظاهر]<sup>(٤)</sup> هو نور الشمس من حيث  
الحقيقة ، وهو نور الشمس من حيث الظاهر . بل نور الشمس - في الحقيقة -  
لم يتقل إلى تلك الأجرام ، وإنما ظهر في الأجرام نور آخر ، عند مقابلة نور  
الشمس لتلك الأجرام .

ثم هذا النور ، الذي ظهر عند مقابلة نور الشمس ، إذا طلعت عليه  
الشمس ، وقرن نورها به ، حق نورها له ، وارتفع حكم نور تلك الأجرام .

(١) س : ظهوره .

(٢) نا : قيام .

(٣) - نا .

(٤) - س .

ويقى نور الشمس وحدها ! كما أنت إذا أسرجت شمعة في الشمس ، فهان نور تلك الشمعة ييقى<sup>(١)</sup> ، ولا ينطفى<sup>(٢)</sup> من ذاته ، ولكن ينطمس حيث قرن بأشور منه ، وهو نور الشمس . فما بالك بنور<sup>(٣)</sup> الحق تعالى ، الذي لامناسبة بينه وبين شيء من الأنوار الكونية - ولا يوجه من الوجوه<sup>(٤)</sup> - إذا قرن به نور كون من الأكون . كما عطس مرسيد في مجلس الجبید<sup>(٥)</sup> - رضي الله عنه - فقال : الحمد لله . فقال الجبید : قل [الحمد لله رب العالمين] .. فقال : وما<sup>(٦)</sup> العالم ، حتى يذكر مع الله تعالى<sup>(٧)</sup> ؟ فقال الجبید : يا ولدي ، الحادث إذا قرن بالقدیم ، لا يقى له وجود .

والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم .

\* \* \*

## فقرة ٧

لاشك أن جميع الأعمال الإنسانية ، وسائل القوى المبتلة في جسم الإنسان - أعلاه وأسفله - كل ذلك خارج من القلب ؛ فالقلب موضوع جم<sup>(٨)</sup> هذه

(١) - نا .

(٢) نا : ينطفى .

(٣) س : بآنوار .

(٤) نا : الوجه .

(٥) هو أبو القاسم الجبید بن محمد الخزار ، أصله من نهاروند ، وموالده ونشاته بالعراق ؛ ويلقى الصوفية بشيخ الطائفة كان الجبید صوفيًا ومتكلماً وفقيرًا - على منصب أبي سور - وحدثنا .. وتوفي في يوم نوروز الخليفة ، سنة ٢٩٧ هجرية (طبقات الصوفية ٣٦) .

(٦) - نا .

(٧) - نا .

(٨) - نا .

(٩) نا : جم<sup>ع</sup> .

الأشياء كلها على اختلافها وتنوعها ، ومنه صدورها على تباهيها وتضادها .. ف منها<sup>(١)</sup> القوة الحلمية<sup>(٢)</sup> ، والقوة الغضبية ، ونحو ذلك . وهذه هيئه المنقوش في القلب التي هي مطبوعة فيه ، وهي صورة حسن الحق سبحانه وتعالى<sup>(٣)</sup> ، لأنها صورة جميع صفاته تعالى وأسمائه ، وهي آثار تلك ؛ والأثر<sup>(٤)</sup> ، يدل على المؤثر.

وقد استدلّ على ذلك ، بما صح في الحديث . قال ﷺ : إن الله مائة خلق ، وسبعة عشر خلقاً ، من آياته بخلق منها : دخل الجنة ..<sup>(٥)</sup> والتتعلق بأخلاق الله تعالى هو الاتصاف بذلك . بحيث يقابل كل خلق منه<sup>(٦)</sup> بخلق إلهي ، يتبدل<sup>(٧)</sup> الحرص [منه إلى]<sup>(٨)</sup> الخير<sup>(٩)</sup> ، والتحول إلى منع الشر ، والحسد إلى الغبطـة<sup>(١٠)</sup> ، وتنذهب الأخلاق السيئة ، وتأتي الأخلاق الحسنة . كما سُكّل الجنيـد - رضي الله عنه - عن المعرفة والعارف ؛ فقال : لون الماء ، لون إيمانه ! أي هو متصلـ بـ أخـلـاقـ رـبـهـ ، حتى كـأنـهـ رـبـهـ .. ولـيـسـ هـوـ رـبـهـ !!

(١) .. منها .

(٢) يقصد القوة المائلة ، حيث استعمل كلمة (الحلم) بدليلاً عن العقل !

(٣) - نا .

(٤) الآثر نا .

(٥) أصرخ اليهـقـىـ فـىـ شـعـبـ الإـيمـانـ ، وـأـبـرـ يـعلـىـ فـىـ مـسـنـدـهـ ، وـالـبعـارـىـ فـىـ الصـحـيـحـ - عـشـانـ بـنـ عـفـانـ - وـالـسـيـوطـىـ فـىـ الـجـامـعـ الصـفـرـ ، صـ ٨٤ـ .

(٦) سـىـ :ـ منهاـ .

(٧) نـاـ :ـ ويـتـبـدـلـ .

(٨) - نـاـ .

(٩) نـاـ :ـ يـالـخـيرـ .

(١٠) نـاـ :ـ الغـبـطـ .

وقال <sup>عليه السلام</sup> عن الله تعالى : لا يزال عبدك يتقرّب إلى ما تراوّل حتى أحبه ، فإذا أحببته : كنّت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به <sup>(١)</sup> .. إلى آخره . قوله : الذي يسمع به . دفع <sup>لتوهُم</sup> <sup>(٢)</sup> أنه <sup>(٣)</sup> تعالى نفس السمع ، بمعنى <sup>(٤)</sup> الجارحة والقوى المودعة . بل هو وراء ذلك كله ، وكذلك الباقي الواردة في الحديث . ولاشك أن الإنسان ، هو مجموعة هذه الجوارح والقوى ؛ والحق <sup>تعالى</sup> ، عين تلك <sup>(٥)</sup> القوى <sup>(٦)</sup> .. بمعنى أنه عين المؤثر من ذلك كله ، لا عين ذلك نفسه . فافهم هذا ، فإنه مراد الناظم - رضي الله عنه - بقوله <sup>(٧)</sup> : هو الكل منها .. اربع . ثم أيد ذلك بقوله : ويكتفيك ما قد جاء .. اربع .

قال <sup>عليه السلام</sup> خلق الله آدم على صورته . وفي رواية : خلق آدم على صورة الرحمن <sup>(٨)</sup> . وأشار الناظم - قيس الله سره - إلى الرواية الثانية <sup>(٩)</sup> ، لعدم اختلافها ما تحمل الأولى من <sup>(١٠)</sup> لرجاع الضمير إلى آدم عليه السلام . ومعنى

(١) الحديث القدسى : ما تقرب إلى المهد (أو : عبدك) بأحب مما يرضيه عليه ، ولا يزال عبدك يتقرّب إلى ما تراوّل حتى أحبه . فإذا أحببته ، كنّت .. اربع (صحیح البخاری) : كتاب الرقائق ٨٨ - مستند ابن حبیل ٦/٢٥٦ ، ٦٧٢ ، ٢٥١ ، ٣١٥ ، ٢٤٤ ، ٢٥١ ، ٤٢٤ ، ٤٦٣ ، ٤٦٩ ) .

(٢) سى : الترجم .

(٣) نا : الله .

(٤) سى : لا يكتفى .

(٥) .. ذلك .

(٦) - نا .

(٧) - سى .

(٨) الحديث : إن الله خلق آدم على صورة الرحمن (صحیح البخاری) ، باب الاستجذان ١ - صحيح مسلم ، باب البر ١١٥ ، جنة ٩٨ - مستند ابن حبیل ٢/٢٤٤ ، ٢٥١ ، ٢٥١ ، ٣١٥ ، ٤٢٤ ، ٤٦٣ ، ٤٦٩ ) رحيم في التوراة : إن الله خلق آدم على صورته (سفر التكوين ، الفصل الأول) .

(٩) نا : الكافية .

(١٠) نا : عن .

خلق آدم على صورة الرحمن . ما ذكرنا<sup>(١)</sup> من أن الحق تعالى ، هو جميع ما يوثر من الإنسان ، باطنًا وظاهرًا<sup>(٢)</sup> . والإنسان هو صورة ذلك المؤثر - من حيث الباطن والظاهر - في هذا العالم الحادث .

\* \* \*

## فقرة ٨

مراده ، أمرك بالسر في حبة الله تعالى ، بالروح ، لا بالنفس . لأن الروح شريفة ، ومقاصدتها حسنة جميلة دائمًا . والنفس خسيسة ، ومقاصدتها سيئة قبيحة دائمًا . فربما اقتحمت بالسائر في الممالك المردية<sup>(٣)</sup> من حيث لا يشعر بها ، بخلاف الروح ، تدخل به [في كل]<sup>(٤)</sup> مدخل صدق ، وتخرج به كل عخرج صدق . فيسر بها حمولًا ، لا حاملًا [ومنها الفرق بينها وبين النفس - لمن خفت عليه - فإن السائر بالنفس ، حاملًا لا حمولًا]<sup>(٥)</sup> .

ثم أمرك أن تصغى إلى حبة الحق تعالى ، لتسمع سرها - وهو الحق تعالى - فتفهم نطق الوجود ، الذي<sup>(٦)</sup> تسييه بلسان الجمجم الحمدى . ثم أمرك أن تلوذ بمناب أولياء الله تعالى ، إذا ظفرت بهم ؛ وتخدمهم بالتقوى والاعلام والمحبة والاحترام على كل حال ، فإن بهم : تكشف لك حقائق الموجودات ، وينحل لك كل مشكل ، وينهب عنك كل زيف وجهل وضلال .

(١) نا : كما ذكرنا .

(٢) س : ظاهرا وباطنا .

(٣) المروية بذلك .

(٤) - سى .

(٥) - نا .

(٦) نا : الذي هو .

وقدرك بهم درجة اليقين، وتحصل على زينة<sup>(١)</sup> الدين .. فالزم طریقهم<sup>(٢)</sup> ، وسر على سيرهم إن عرفتهم ، وتفصل الله تعالى بعمرتهم . فهان<sup>(٣)</sup> أعمى بصیرتك عنهم ، فلياک أن تناک عنهم ، فإنهم كثيرون في الأرض ؛ ولا يخلو منهم بلدة<sup>(٤)</sup> من البلاد ، ولا قرية من القرى في كل زمان ، على اختلافهم في السلوك والمعرفة الإلهية<sup>(٥)</sup> .. ولكن الغالب عليهم<sup>(٦)</sup> في هذه الأزمان : الخفاء<sup>(٧)</sup> الضروري وعدم الظهور<sup>(٨)</sup> ، لفساد مقاصد أكثر الناس وخبيث نياتهم ، وسوء

(١) نا : زمرة.

(٢) نا : طریقهم.

(٣) نا : وان.

(٤) نا : بدرة.

(٥) يتضح من عبارة النابليس هنا ، مدى تأثير انتشار الطرق الصوفية ، وهي كل بلدة ، وكل قرية .. هناك واحد من مشايخ أهل الطريق . وهم جميعاً على طریقهم الصوفية - طبقاً للاعتقاد السائد - يشربون من منبع واحد .

(٦) -- نا .

(٧) سى : الخف.

(٨) تزداد تلك الفكرة الخاصة باختفاء الأولياء (الفساد أهل الزمان) عند صوفية ما بعد القرن التاسع الهجري ، بشكل ملحوظ . فعلى جانب ما يقوله النابليس هنا ، محمد الشعراوي (ت ٩٦٢هـ) يقول : أعلم يا أخى أن القراء الصادقين قد اختفوا في هذا الزمان ، وغالب من ي顯اظر فيه بالصلاح ، معدود من النصّارى على تحصيل الدليل .. (الكتاب الشاهق ، ص ٢٤).

ويقول ابن حبيب الصندي - من صوفية القرن العاشر الهجري - في تاليته (من البسيط) :

|                                       |                                                       |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ | فِي الْقُرْآنِ عَاهِرِ الْأَهْوَانِ لَذَّةِ كُشْرَاتِ |
|                                       | لَا خِرْصٌ لِدِيْلِكَ مِنْ ذُنُوبِ الْمُغْرِبَاتِ     |
|                                       | لَقَسْتَ اللَّلَوْبَ وَرَأَدَ الْأَمْرَ رَأْتَهُكَ    |
|                                       | مَحَارِمُ الْهُوَ مِنْ كَسْوَقِ الْبَهَادِدَاتِ       |
|                                       | لَكَفَرَ مِنْ لِبِسِ تَرْوِيقِ وَصَنْعَاتِ            |
|                                       | أَهْلِ الْعَرْوَةِ تَبَأْنُوا وَهُنَّ إِيْضَ فَلَأَ   |
|                                       | يَكْلِبُونَ زَمَانَ لَمْ يَأْتِ بِهِ نِسَىٰ           |
|                                       | وَالْأُولَيَاءُ اخْتَفَوا وَغَطَّا لِيَفْلَسَاتِ      |

تالية ابن حبيب - خططولة دار الكتب المصرية - آيات ٣٢، ٣٩، ٣٥، ٤١)

وعلى هذا التحوّ ، أصبح الماضي زماناً مثالياً ؛ أما الحاضر ، فهو زمن متدهور « ليس فيه »

ظنوهم بمن عرفوه، ومن لم يعرفوه . فلو ظهروا ، لجحدت أحواهم وانكرت  
أعماهم ، ونسبوا إلى ما هم بريون<sup>(١)</sup> منه ، ونبذوا بكل قبيحة من كل مغزور  
في دنياه ودينه - بعلمه أو بعمله<sup>(٢)</sup> - من خواص هذا الزمان وعوامه<sup>(٣)</sup> .

ولكن الذي يتعمّن عليك - أيها السالك - إن لم تنظر بأولياء الله تعالى .  
أن تحسن عقيلتك في كل ما تراه من الفقراء المواطبين على التقوى بحسب  
قدرتهم ، ولا تختقر أحداً منهم ؛ فإن الجميع تحت تصاريف قدرة الحق تعالى ..  
ولأجل عين ، ألف عين تكرم !

ثم أمرك أن تحافظ على العهود المأحوذة عليك في إرادة الحق تعالى ، إن  
كنت مُريداً<sup>(٤)</sup> له ، صادقاً في إرادتك ، مُخلصاً فيها . وأن تقوم بشرع محبته  
تعالى - أى بحقوقها - فتفرضي بالهوان<sup>(٥)</sup> والذل<sup>(٦)</sup> والجسوع والعطش والأطماع  
والخلة<sup>(٧)</sup> والأذى من الخلق والأوحاج<sup>(٨)</sup> والأسمام والفقر والفاقة ، على ما  
تعلم أن عبوبك أراد لك ذلك كله .

فإذا ضمحت نفسك من شئ من ذلك ، عقتضي الطبيعة البشرية ، قُمْ  
عليها بروحانيتك وعقلك ، وازحرها ، واقهرها على تحرع جميع<sup>(٩)</sup> ذلك ،

---

- من الخير لا التلليل .. ومن هنا كانت تلك النغمة التي نجدتها في كتابات تلك المرحلة .

(١) نا : موتورون.

(٢) سى : يعلمه.

(٣) .. وعوامهم .

(٤) نا : مويداً.

(٥) نا : الهوان.

(٦) سى : والخلة .

(٧) سى : الأوحاج .

(٨) غن سى : مشطورة .

واكرهها على الرضا به ، ودم في مواجهتها ، فإن لك أحجر<sup>(١)</sup> المحايد . واستعن  
في ذلك كله بالله تعالى ، متوكلاً عليه .. والله يتولى هناك .

ثم أمرك بالمداومة<sup>(٢)</sup> على شرطين ، الشرط الأول : الذكر ؛ وهو أن  
تذكرة الله تعالى ، وأنت مخلص في ذكره ، عارف بمرتبته الواردة في الكتاب  
والسنة ، الخالية من البدع والزيغ على حسب ما فقره<sup>(٣)</sup> علماء الظاهر - وقد  
شرح ذلك في كتاب : الأنوار الإلهية ، شرح المقدمة السنوية - فتجري  
الذكر أولاً على لسانك : لا إله إلا الله . ثم إذا نفتح عليك نفحات الجمجم<sup>(٤)</sup> ،  
ولعست بسوارق الواحديه<sup>(٥)</sup> . فاقتصر في ذكرك على قولك : الله . ثم إذا  
تخلصت من أسر الجرم<sup>(٦)</sup> والعرض ، وانخللت<sup>(٧)</sup> من قيد الزمان والمكان<sup>(٨)</sup> ،  
وظهرت بالمستوى الذي سمعت فيه صرير الأقلام<sup>(٩)</sup> بتصارييف الأقدار . فقل  
عند ذلك : هو هو<sup>(١٠)</sup> . حتى تغيب في هوبيك ، وتغوص في بحار الظلمات

(١) س : ذلك .

(٢) سى : المداومة .

(٣) نا : فقره .

(٤) انظر الجمجم فيما سبق .

(٥) الوحدانية : هي عبارة عن بخل علهم الذات والصلة معاً ، ففي الوحدانية تفهوم الأسماء والصفات  
- الإلهية - مع مؤثراتها ، لكن محكم الذات لا يمحكم انزلاقاتها (الإنسان الكامل ١ / ٢٧) .

(٦) نا : الجرم .

(٧) نا : وانخللت .

(٨) إشارة إلى الارتفاع عن الحسن والتخلص من الماء .

(٩) يقصد الأقلام العلوية التي تحظى بلوح الوجود ما قدره الله . وصرير الأقلام هو بروز الخلق  
على مستوى حرمان القلم الأعلى في اللوح المحفوظ .. انظر اللوح والقلم فيما سبق ، وراجع  
ما ذكره الجولي في الإنسان الكامل (٦ / ٥٥) .

(١٠) - نا .

باسكتدر عزمك الروحاني ، الذى تولاه الله تعالى بالحفظ والنصرة ، فلأن  
يعضز<sup>(١)</sup> سيرك يقع فى ماء الحياة<sup>(٢)</sup> ، فيشرب منها ؛ فيعيش عيشة الأبد ، فى  
الراحة والرقد .

---

(١) سى : حضر.

(٢) يصنعن النابليسى هنا لغة الرمز الصوفى ، وإن كان لا يأتى بمذيد فى استخداماته للرموز ؛  
 فهو وإن كان قد أشار بالإسكندر إلى : الحمة والعزم ، وبالنضر إلى : العلم الباطن ؛ وأشار بماء  
الحياة إلى : الحقيقة الذاتية .. فإنه على الحقيقة ، قد استخدم نفس الرموز ، بنفس المعنى - وفي  
نفس السياق - الذى تحدث عنه الجليلى من قبل فى كتابه الإنسان الكامل . فقد ذكر الجليلى  
هذه المعانى كلها ، وفي عبارات شبيهة ، فى قصة ، يقول الجليلى فى نهايةها : واستفاد من  
الختير هو والإسكندر علماً جلا .. واعلم أن عين الحياة ، مظهر الحقيقة الذاتية من هذا  
الوجود؛ فافهم هذه الإشارات ، وذلك رمز هذه العبارات (الإنسان الكامل ٧٣/٢) ويعتمد  
الاشتقاق الرمزي هنا ، على أن الإسكندر (أيسن فيليب المقدونى ، ذو القرنين) هو المقصود  
بشخصية ذى القرنين القرآنية (انظر ، معجم ألفاظ القرآن ٢٠٦/٢) .. وقد اختلف المسلمون  
حول شخصية ذى القرنين فالبعض يرى أنه الإسكندر ، وبالبعض الآخر يرى أنه المنذر بن ماء  
السماء (المنذر بن أمرى القيس) وينصب آخرون إلى أنه رجل يسمى أطراكس كان قد خرج  
على أحد ملوك باهيل والتصحر عليه ، وهناك من يقول بأن ذى القرنين هو الصعب بين الحمال  
الحميرى أو هو كوب بن شهر يرعش بن الفريقيس الحميرى وكلاهما من ملوك اليمن  
(المعرونى : الآثار الباقية من ٤٢: ٣٩) ولكن فى بحث للعالم الإسلامي الهندى: أبو الكلام  
أزاد، أثبت أن المقصود به ذى القرنين هو قورش الإمبراطور الفارسي القديم (أبو الكلام أزاد:  
ويستلونك عن ذى القرنين) .

أما ما رمز إليه النابليسى فى استخدامه ليأخرج وماحوج (سورة الكهف / آية ٩٣، ٩٥)  
فإنه فى ذلك لم يأت بأية تصورات مبتكرة ، إذ سيقه إلى استخدام نفس الرمز - فى نفس  
الموضوع - صوفية المرحلة السابقة عليه .. ويؤكد كلام النابليسى هنا يطابق ما كتبه  
السهورى الإشراقي، وهو يصور ارتقاء النفس إلى النور وتخالصها من عالم الخيالات والأدكار  
القادمة فى رسالته الغريبة الفريدة (راجع كتابنا : حى بن يقطنان ، التصوص الأربع ومبادرتها  
- دار الأمراء ، القاهرة ١٩٩٨) .

ويستر الله اسكندر عزتك ، فيبني سدًّا يأجوج وماجوج أفكارك الرديمة ،  
فلا يضر بخطر لك شئ من ذلك - ما تصور ذلك السد المبني والجبل الشامخ  
من التحقيق - فيقع ، فيهلك . وتبقى<sup>(١)</sup> كذلك حتى يتفع في صورك ، ويأتي  
وقت ظهورك .. وهناك أمرٌ من نتائج الذكر يطول شرحها ، ولكن قصتنا  
الاختصار في هذه العحالة<sup>(٢)</sup> .

والشرط الثاني : تسليم النفس على طريق المعالفة على كل حال . فإنها  
لاتأمر بخوب أبداً ، إلا إذا تأدبت بآداب العقل ؟ والرعونة في طبعها لا تزول ،  
ومن خرجت عن حكم العقل عليها ، عادت<sup>(٣)</sup> إلى ما هي منطبعة عليه<sup>(٤)</sup> من  
الشر والفحور . فكن في ذلك على حذر . ولا تميل هذين الشرطين ، فإنهما  
جناحاك ، تطير بهما إلى الملوكات الأعلى في كل حين .

ثم أمرك بمحنة حقوق الأستاذ - إذا ظفرت به ، وأطاعك الله عليه -  
وذكر عن جملة ذلك ؛ فقال ، أن تقوم<sup>(٥)</sup> في رضاه ، فلا تسخطه أبداً ،  
وتسيع<sup>(٦)</sup> مراده على كل حال ، ولا يجعل له معلم إرادة ولا اختياراً . وأن تترك

(١) نـا : تبقى.

(٢) نـا : الصيـلة.

(٣) .. عـادة .

(٤) - سـى .

(٥) - سـى .

(٦) نـا : تـسيـع ..

(٧) نـا : وـاتـيع .

جميع ما كتبت تصنعه من قبل من أعمالك ، طالباً منه أن يأمرك بما يريد وهو يعلم ، على حسب ما يختار . وأن تكون بين يديه ، بمنزلة الموت بين يدي الغاسل ، يقلبه كيف يشاء ، كما أمر الله تعالى الصحابة أن يكونوا مع النبي<sup>(١)</sup> .. وفي الحديث<sup>(٢)</sup> : **الشيخ في قومه ، كالنبي في أمتة**<sup>(٣)</sup> . قال تعالى : **فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِيَدِهِمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ خَرْجًا مَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا**<sup>(٤)</sup> .

ثم أمرك أن تسلم لأستاذك جميع ما هو عليه من<sup>(٥)</sup> أحواله ، ولا تعترضه في شيء مطلقاً . لأنك ما اخترت أستاذًا<sup>(٦)</sup> لك ، إلا لاعتقادك فيه المعرفة والعلم الزائد . فإذا اعترضه في شيء ، فقد نسبته للجهل<sup>(٧)</sup> واستقصنه ، فلا تفلح من جهةه أبداً .. واطلب لنفسك<sup>(٨)</sup> تأويلاً لكل ما رأيته منه مخالفًا ، فعلم ما فعله يكون مشروعًا ، وقد خفى عليك لقلة علمك وزيادة علم أستاذك ؛ ولاتسأل منه ذلك ، فربما شعر بذلك بالاعتراض عليه ؛ فتسقط من عينه !

(١) المرید بين يدي شیعه منزلة الموت بين يدي الغاسل : مثل مشهور عند الصوفية . وهو في الأصل من کلام سهل التسويق وقد استعمله في حالة العبد بين يدي الله ؛ نعم جعل الصوفية المثل بين المرید وشیعه !

(٢) نا : حديث .

(٣) الحديث : **الشيخ في أهله** . أخرجه السيوطي عن الخليل في مشیعه (الجامع المصنف ، ص ١٨٣) .

(٤) سورة النساء / آية ٦٤ ، ٦٥ .

(٥) نا : غلى .

(٦) نا : أستاذك .

(٧) سى : الجهل .

(٨) نا : من نفسك .

وقد أذب الله الصحابة - رضي الله عنهم أجمعين<sup>(١)</sup> - مع النبي ﷺ بقوله: **«بِهَا أَتَاهَا النَّبِيُّنَانِ أَمْتُوا لَأَسْتَأْلُوْعَنْ أَشْيَاءِ إِنْ تَهْدِ لَكُمْ تَسْوِكُمْ»**<sup>(٢)</sup> وورثة الأشياء<sup>(٣)</sup>، لم حظوظ من مقامات الأشياء وأحوالهم ، وكذلك أتباعهم .. ولا ينبغي لك تعتقد في أستاذك العصمة من التنوب . فإن النسوب ابتلاء من الله تعالى للعبد<sup>(٤)</sup> . وكل عبد مبتلى ، لا سيما وفي الحديث : أشد الناس بلاءً الأشياء ، ثم الأمثل للأمثل<sup>(٥)</sup> . والابتلاء<sup>(٦)</sup> - بما عدا الكفر - لا ينقص العبد .. قال ﷺ : إن العبد ليطلب اللذاب ، ليدخل به الجنة لا يكون نصب عينيه ثاقباً لئاماً ، حتى يدخل به الجنة . أخرجه السيوطي في المخاطب الصغير<sup>(٧)</sup> . وقد ذكرنا في كتابنا : الفتح الريانى زيادة من هذا البحث .

واعتبر في نفسك ، بما وقع لموسى مع الخضر ، في اعتراضه على الخضر حتى قال **﴿رَحْمَةً بِنَا﴾** : لو صير لرأى من صاحبه العجب . كما أخرجه السيوطي رحمة الله تعالى<sup>(٨)</sup> . فإن يتركه الوفاء بالشرط ، خرم بركة صحبته

(١) - سى .

(٢) سورة المكملة ، آية ١٠٠ .

(٣) يقصد العلماء فالعلماء - طبقاً للحديث الشيوخ - ورثة الأشياء .

(٤) اعلم أن النسوب لا تنا (عن) في المعرفة سى .

(٥) أخرجه السيوطي عن ابن حبان بإسناد صحيح ، جمع المخاطب ص ١٠٩ - الرمذى ، الزمرد ٥٧ - البخارى ، مرضى ٣ - ابن ماجه ، الفتن ٢٣ - الترمذى ، رقائق ٦٧ - ابن حبيب ١٧٢/١ ، ١٧٤ ، ١٨٠ ، ١٨٥ - ٦/٣٦٩ .

(٦) - تنا .

(٧) المخاطب الصغير في أحاديث البشير والذئب ، ص ٧٤ .

(٨) لم يجد عبد السيوطي تغريجاً لهذا الحديث أو ورقة حديث موسى مع الخضر عليهم السلام ، في صحيح البخارى ٤/٦ ، ١٥٤/٨٨ وفي شرح القسطلاني ل الصحيح البخارى ٥/٣٨١ .

واستفادة العلم<sup>(١)</sup> من جهته ، فإن الخضر ، عليه السلام ، على علم من ربِّه ، ما علمه موسى ؛ وموسى على علم ، ما علمه الخضر ، كما ورد في حديث البخاري . فلما خطب موسى في بنى إسرائيل ، فقال : لا أعلم مني أوحى<sup>(٢)</sup> الله إليه : إن لي مجتمع البحرین من هو أعلم منك يعني ، من هو<sup>(٣)</sup> على علم لاتعلم أنت أفسار موسى في طلب العبد الصالح حتى لقيه ، فقال له : **﴿هَلْ أَتِيْكَ عَلَى أَنْ تُعَلَّمَ مِمَّا عَلَمْتَ رُشْدًا﴾**<sup>(٤)</sup> مع أن علم الخضر في علم موسى - [كما قال أبو العباس المرسي ، رضي الله عنه ، في قصة يحكىها : والله ما علم موسى **إِلَّا**<sup>(٥)</sup> - كعلم المذهب في علم سليمان .. وذلك لأن موسى نبيٌّ مُرسَلٌ بالإجماع ، وهو من أولى العزم ؛ والخضر مختلف في نبوته وعلى كونه نبياً ، فهو دونه في المرتبة<sup>(٦)</sup> . ولكن ، قد يوجد في المفضول ما ليس في القاضل ، كما وجد عند المذهب علم الماء الذي تحت الأرض ، ولم يوجد عند سليمان ، عليه السلام ، حين تفقد<sup>(٧)</sup> الطير لما دخل وقت الصلاة فقال : **﴿تَالَّى لَا أَرَى الْمَذْهَدَ﴾**<sup>(٨)</sup> وقد وجد عند<sup>(٩)</sup> المذهب النبا العظيم ، الذي جاء به من

(١) ما : القلم.

(٢) نا . أوصى.

(٣) - سى

(٤) سورة الكهف ، آية ٦٦.

(٥) سى : لم يحب علم.

(٦) - نا .

(٧) يرى المرحوم الدكتور حسن الشرقاوى ، أن الفرق بين علم موسى وعلم الخضر ، عليهما السلام ، ليس فرقاً بالكم ، ولكنه فرق بالكيف ، فعلم موسى هو العلم الظاهرة ؛ أما الخضر بعلمه معرفة ذرية .. وهو نور يقدره الله في قلب عبده المؤمن (الشريعة والحقيقة ص ١٤٩ ، ١٤٨ ، ١٤٧)

(٨) نا : حتى تفهذه.

(٩) سورة النمل ، آية ٢٠.

(١٠) سى : وجدته .

سبا .. ولم يوجد ذلك عند سليمان عليه السلام ، وسليمان أفضل من غير شبيهه .

ومع هذا كله ، لما اعرض موسى - عليه السلام - على الخضر ، خرم بركته<sup>(١)</sup> الموحودة عنده ، فلم ينلها .. قال ﷺ : من يلهمه من الله فضيلة ، فلهم يصدق به ، لم ينلها . أخرجه السيوطي في الجامع الصغير<sup>(٢)</sup> .. وذلك أن الخضر ، عليه السلام ، أشار لموسى ، عليه السلام ، ثلاثة إشارات . الأولى : شرق السفينة أشار بها إلى سفينة الطبيعة البسيطة والمركبة ، بحيث تفرق أهلها في بحر الروحانيات . والثانية : فعل السلام أشار بها إلى قتل غلام النفس ، بشدّ<sup>(٣)</sup> رأسه بحجر العزم الروحاني . الثالثة : إقامة [الجدار أشار بها إلى إقامة]<sup>(٤)</sup> جدار<sup>(٥)</sup> الأحكام الإلهية الواردة على السنة<sup>(٦)</sup> المرسلين .. وذلك حين الكمال ، وهو الجمع بين الحقيقة والشريعة . وهو المطلوب إذ ذلك الجدار ، تحته كنز<sup>(٧)</sup> المعارف الإلهية لغلامي<sup>(٨)</sup> العقل والإيمان ، والتعميم ، الذين<sup>(٩)</sup> لا أب لهم ولا أم . لأن الآباء العلوين<sup>(١٠)</sup> ، والأمهات السفليات ، التحقت<sup>(١١)</sup> بهما

---

(١) سى: بركة .

(٢) الجامع الصغير (ص ٣٠٢) عن الطبراني في الأوسط وسعيد بن منصور في السنن عن أنس.

(٣) نا : شرح .

(٤) - نا .

(٥) نا : جداره .

(٦) نا: سنة .

(٧) العبارة السابقة السابقة ، كُتِبَتْ هُنَا !

(٨) نا : لغلام .

(٩) سى: الذين هم .

(١٠) .: العلويات .

(١١) نا : التحقت .

فضارت كنایة عنهم . فإذا بلغا أشدّهـما بذلك الالتحاق ؛ استخرـجاـ كنـزـهـمـاـ ،  
وهو الحق تعالى [كما ورد في الحديث الـقـدـسـيـ : كـنـتـ كـنـزـاـ كـنـزـهـمـاـ ..] <sup>(١)</sup> والله  
يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم .

ثم إن موسى عليه السلام ، لما ظهر له <sup>(٢)</sup> الحق ، بتأويل الخضر له ذلك ،  
وإقامة الحجـجـ <sup>(٣)</sup> له ، اعـرـفـ مـوـسـىـ - عـلـيـهـ السـلـامـ - بـذـلـكـ <sup>(٤)</sup> ، وأقام له العذر  
في جميع ما فعل . وكذلك علوم القوم - الصوفيين - لها معانٌ عظيمة تخفـيـ  
على أكبر عالم من علماء الرسوم . فكيف على طالب علم ؟ فكيف على عامـلـ  
جـاهـلـ <sup>(٥)</sup> .. فيجب احـتـارـمـهاـ <sup>(٦)</sup> وعدم الخوض فيهاـ لـمـ يـسـطـعـ أنـ يـفـهـمـهاـ  
على مقتضـيـ <sup>(٧)</sup> كتاب الله وسنة رسوله ، وأقوال الصحابة المـهـتـدـيـنـ <sup>(٨)</sup> ؛ وقد  
صنفت فيها رسالة سميـتـهاـ : التـبـيـهـ منـ النـوـمـ ، فـي حـكـمـ موـاجـهـ القـوـمـ .  
والله ولـيـ التـوـفـيقـ ، وـاهـدـىـ إـلـىـ أـقـوـمـ طـرـيقـ .

\* \* \*

## فقرة ٩

وقد فـصـلـ ، رـضـىـ اللـهـ عـنـهـ ، نـزـولـهـ مـنـ مقـامـ تـنـزـيـهـهـ ، إـلـىـ مقـامـ تشـبـيهـهـ مـنـ  
الـخـضـرـةـ الـخـمـلـيـةـ ، وـهـبـوـطـهـ مـنـ سـرـرـتـهـ إـلـىـ دـحـيـتـهـ <sup>(٩)</sup> .

(١) - نـاـ .

(٢) - سـىـ .

(٣) سـىـ : الحـجـجـ .

(٤) سـىـ : للـكـلـكـ .

(٥) نـاـ : احـتـارـصـهاـ .

(٦) - نـاـ .

(٧) نـاـ : الـمـهـتـدـيـنـ .

(٨) تـشـرـيـهـ هـاـ إـلـىـ التـبـيـهـ العـالـيـ (سـلـدـرـةـ الـتـهـىـ .. الـأـلـيـةـ) وـيـشـرـدـحـيـةـ إـلـىـ التـشـيـهـ  
وـالـتـحـسـيـمـ (رأـيـتـ حـورـيلـ لـيـ صـورـةـ دـحـيـةـ .. الـحـدـيـثـ) .

فأخر ، أنه يرز من نور<sup>(١)</sup> الإله ، الذي هو<sup>(٢)</sup> الغيب المطلق بحيث لا يصر شهادةً أبداً ، وبروزه من النور ، كبروز<sup>(٣)</sup> النخل من الشجرة ؛ لم يكن فيها ، وخرج منها ؛ ولا في غوها ، وخرج بها .. وإنما الحكم فيه ، ولا وجود له معها ، وجوداً مستخلاً . وهذه النخل الأعلى نبى المحسنة والأرض !

ثم إنه لما يرز من نور الإله<sup>(٤)</sup> ، لعنة . كان مرتبأً فريساً بدليماً ، احتضنه الحكمة الإلهية فهو يحصل على حسب ذلك الإجمال ، ويتوسع بمحضه ذلك المرتب . فلول تفصيل وترتيب ظهر من مجمله : أن نزل سقف عرش الله ، حيث سر الدافت العزة ، فكان ذلك نوراً متميزاً من نور الحق تعالى ، تميزاً أكثر من موثر ، ومنفعل من فعل . ولم يكن هو ذلك العرش ، ولا عنده !

ثم قرول ذلك النور إلى الكرسي ، فلم يكن غير ذلك الكرسي ؛ ثم إلى القلم الأعلى كذلك ، ثم إلى اللوح المحفوظ كذلك . ثم إلى القياء ، وهو حضرة الوهم المطلق ، المعروفة بمرات البغای المطلق - وقد بینت البغای المطلق في كتابي<sup>(٥)</sup> : الرد المبين<sup>(٦)</sup> - ثم إلى الميولا المحسنة للمحسنات والمعنولات ، المجزية<sup>(٧)</sup> والعرضية ، وهي البسطلا<sup>(٨)</sup> السليماني ، الذي سحر سليمان ، عليه

(١) نـا : من هذه.

(٢) نـا : هو سع

(٣) نـا : كبروز.

(٤) سـن : الإله.

(٥) سـن : كتابه.

(٦) الرد المبين على بعض ما صدر في كتاب الدين (فنون عرب) للبابلي ، خطوط رقم ٣٦٢ /٢٠١  
تصويف ، القاهرة .

(٧) سـن : المجزية

(٨) سـن : البسطلا .

السلام ، كما أفادني ذلك - بلسان الإشارة - بعض أصحابي<sup>(١)</sup> من أهل الله.

ثم ، لما<sup>(٢)</sup> نزل إلى الميول المذكورة ؛ تلقته العناصر الأربعة : النار ، والهواء<sup>(٣)</sup> ، والماء والتراب . وألبسته الطيائع الأربعة ملابسها : الحرارة والبرودة والرطوبة والجفافة . فكان هو ، عين ذلك كله ، قبل ظهور عينه ؛ وهو خير ذلك كله .. كنود الخل<sup>(٤)</sup> المنولد من الخل، ليست<sup>(٥)</sup> عينه عين الخل<sup>(٦)</sup> ، ولا غير الخل<sup>(٧)</sup> ! ونحو ذلك من سائر المواليد .

ثم أخذ الناظم - رضى الله عنه - يبيّن كيفية تلقى العناصر والطيائع له . وبهذا<sup>(٨)</sup> بالعالم<sup>(٩)</sup> الطبيعي ، فأعير أنه أول ما نزل إلى أوج الفلك الأطلس ، الذي لا يجم فيه ، وهو سقف الجنة - والحكمة أنه لا يجم فيه أن<sup>(١٠)</sup> أهل الجنة ليس فوقهم غيرهم - وتحت هذا الفلك التاسع ، الفلك الثامن ؛ وهو فلك المنازل .. وهو أرض الجنة وسقف جهنم ، وفيه منازل مقدرة للكواكب<sup>(١١)</sup> ، ولا كوكب فيه . ومن تلك المنازل يطلع أهل الجنة على أهل النار - وبالعكس - ويتعاطيون . وقد سماه الناظم ، رضى الله عنه : الفلك المكوك أي<sup>(١٢)</sup> الذي

(١) سى : أصحاب .

(٢) - سى .

(٣) .. الهوى .

(٤) سى : لست .

(٥) نا : يرى .

(٦) سى : بالعلم .

(٧) .. لأن .

(٨) سى : الكواكب .

(٩) - سى .

فيه منازل الكواكب . وقد نزل ذلك النور المذكور إلى هذا الفلك ، على حسب ما ذكرنا . ثم هبط إلى الفلك السابع ، وهو فلك كيوان وهو زحل ؛ ثم نزل إلى الفلك السادس ، وهو فلك المشترى ثم إلى الفلك الخامس ، وهو فلك بهرام وهو المريخ ؛ ثم إلى الرابع ، وهو فلك الشمس ثم إلى الثالث ، وهو فلك الزهرة ثم إلى الشانى ، وهو فلك <sup>(١)</sup> عطارد كاتب <sup>(٢)</sup> الأفلاك كلها، يرسم <sup>(٣)</sup> حروف الكائنات السفلية <sup>(٤)</sup> كلها ؛ ثم إلى الأول ، وهو فلك الأثير وهو فلك النار ؛ ثم إلى فلك الهواء <sup>(٥)</sup> ثم إلى فلك الماء ثم إلى فلك التراب ..

وقد انتهى إلى التراب ١

وهذا كلّه ، نزول الجسم من عند الحق تعالى ؛ نزول أثیر من موثر، ومن فعل من فاعل ، لانزول جزء من كل . وهبوطه من علو منزلة ومكانة، لا هبوط من علو منزلة ومكان ، فافهم <sup>(٦)</sup> ، على الترتیبه الصرف ، وإن لم تستطع ، فسلم <sup>(٧)</sup> لقائله ، ولا تفزع عليه الكذب بفهمك الخیث ؛ إن ربك لما بر صاد <sup>(٨)</sup> .

ثم لما ذكر نزول الجسم ، وكيفية صدوره <sup>(٩)</sup> عن [البارى سبحانه وتعالى .

(١) - سى .

(٢) تا : وكاتب .

(٣) سى : حرسم .

(٤) تا : السفلية .

(٥) .. الهوى .

(٦) سى : ظاهرها .

(٧) سى : فسلمه .

(٨) تا : لما المرصاد .

(٩) تا : صدورها .

شرع في نزول الروح وكيفية صدورها عن [١] الحق تعالى ، فقال : وللروح تنزيل مجازي . أى [٢] ليس بحقيقة . لأن النزول الحقيقي ، هبوط من علو ، بعد انفصال من كل ، وليس الروح جزءا [٣] من الحق تعالى ، لأنها حادثة وهو قديم ، ولا وجود للحادث مع القديم ، كما فرناه فيما سبق . فكيف المعلوم يكون جزءا من الموجود ؟ .. هذا محال .

وغاية الأمر ، أن الله تعالى حضرتان : حضرة تنزه [٤] على ما هو عليه ، وما عرف من هذا الوجه أبداً . وحضرت تنزل إلى مرتبة الإيمان والعقل - على ما يمكن الإيمان والعقل [٥] الحادثين - معرفته .. وكلام الأولين والآخرين في الحق تعالى ، من هذه الحضرة فقط .

وهذه الحضرة - حضرة التنزيل [٦] - لها التنزيه أيضاً ، ولكن التنزيه الحادث اللائق بها ، الذي هو مناط التكليف الشرعي [٧] . والروح الذي أول ما خلقه الله ، وأضافه إليه - وقد نفع منه في الأحياء - هو روح الله ، ومعنى الإضافة ، أن الله تعالى ، المنتزَل في حضرته [٨] الثانية التي بها خلق كل شيء . هذه الروح الكلية الحادثة ، روحه عندنا ، ونحن بالنسبة إليه ، معدومون . والروح المحفوظ ، المنبعث عنه ، جسمه كذلك . والمحلوقات كلها - الروحانية

(١) - نا .

(٢) - نا .

(٣) نا : بحرا .

(٤) نا : تنزه .

(٥) - نا .

(٦) نا : نذل .

(٧) س: الشرع .

(٨) نا : حضرة .

والجسمانية - على اختلاف أحاسيسها وأنواعها وأشكالها ، متولّدات عن روحه وجسمه المذكورين ، على حسب ما عندنا ، ومحن بالسبة إلى حضرته تعالى الأولى ، حضرة التنبية القديم .

وهذا الحق المخلوق ، الذي هو المثل الأعلى - كما قال تعالى ﴿هُوَ الْمُثُلُ الْأَعْلَى فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾<sup>(١)</sup> - لا يقدر أحد من المولدات أن يدرك كنهه ، ويطلع عليه . لأنّه موصوف بالأعلى ، أي المترّأ عهد أهل السموات وأهل الأرض ، وعند<sup>(٢)</sup> كل شئ صدر منه ، تنبّيّها حاضراً صادراً عنه . فكيف يقدر أحد من المولدات أن يدرك الحق القديم ، الذي هو<sup>(٣)</sup> الحق المخلوق به ؟

كل شئ حائز في معرفته تعالى ، ولم يدركه في<sup>(٤)</sup> الحق المخلوق ؛ الذي ضربه الله مثلاً له ، فقال : ﴿ضَرَبَ مَثَلًا فَاسْتَمِعُوا إِلَيْهِ﴾<sup>(٥)</sup> وقال تعالى ﴿وَلِمَا ضَرَبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا﴾<sup>(٦)</sup> بسبب تصور هذا الحق المخلوق لمريم ، وإنتاجه عيسى - عليه السلام - مثلاً لجميع العالمين ، افتتنت<sup>(٧)</sup> به فرق الضلال ، وزعموا أنه<sup>(٨)</sup> الحق القديم ، بما<sup>(٩)</sup> أوصلتهم إليه سيرهم المنقطع !

(١) سورة الروم / آية ٢٧ .

(٢) - سب .

(٣) .. هذا .

(٤) نا : وفي .

(٥) سورة الحج / آية ٧٣ .

(٦) سورة الزخرف / آية ٥٧ .

(٧) سب : أفتنه .

(٨) سب : أنا .

(٩) .. لـ .

وقول الناظم ، رضى الله عنه: فما فهم أسامع .. الهمزة للنداء ، أي: يا سامع<sup>(١)</sup> : ثم أنه وصف الروح ، فقال : لله عز فيه . أي في الحق هبوط منزل أي هبوط بمعنى انتقال من سبز إلى حيز<sup>(٢)</sup> . وليس لها في الحق صعود مُرافق بمعنى انتقال من مكان ، وإن<sup>(٣)</sup> ورد لفظ الترقى ، والتلگى ، والتدانى ، والقرب . بل المراد بالتنزل : التخصيص والتعيين الصادر<sup>(٤)</sup> عن حكم الإله<sup>(٥)</sup> ، كما فهو الشائع في التخصيصات العقلية والحسية للجزم والعرض .

ثم إنه يُؤْنَى ، أن هذا التخصيص والتعيين ، علّق حقيقى من أخلاق الروح؛ وهو تنزيلها ، وهو قواطعها وعواقبها وموانعها .. ثم<sup>(٦)</sup> إنه يُؤْنَى أن هذا<sup>(٧)</sup> المثل المفروض ، هو هذا<sup>(٨)</sup> الروح المذكور الذى ترتبت فيه جميع المراتب الإلهية ، وتفصلت غاية التفصيل ، وهو المثل الأعلى في السموات والأرض ، كما يُؤْنَى . فهو قائم مقام المرأة المخلوقة الصافية ، والحق تعالى القديم ، متجلّ علىها ، وأنواع التحليلات ، هي أشخاص الروحى : العقلية والحسية . وذلك التجلّى هو التفعى ، والمرأة هي الروح المنفوخ منها في كل صورة ظاهرة فيها . وهكذا<sup>(٩)</sup> يجتمع<sup>(١٠)</sup> الأشياء عندنا ، لها آراؤها متفرعة ، حتى الأزمان ، والأماكن ،

(١) سى: أي سامع

(٢) تا: من حون إلى حون.

(٣) تا: فان.

(٤) تا: الصادق.

(٥) تا: الإلهى .

(٦) تا: الكلمة في + .

(٧) - تا .

(٨) تا: هو هذا المثل الروح .

(٩) تا: وهذا ، سى: وهي .

(١٠) سى: جمجم .

والمعنى والمحسوسات ..

ثم إنه قال ، رضى الله عنه : «إلا أى وإن لم يكن ذلك الروح ، هو المفزع منه . والتجلّى : النفع . فلا اسم له ، أى لذلك الروح : غير ربنا أى مالكنا ومديرنا . وليس له أيضاً ، إلا الصفات الإلهية ، التي هي مقتضيات<sup>(١)</sup> التجلّى الإلهي : مواضع أى أحسام مسوقة ، فيها أطوار [كاملة كمود]<sup>(٢)</sup> النعمة<sup>(٣)</sup> في النعمة ، مستعدة للنفع الروحاني فيها ، حتى يتفصل المحمول ، ويظهر الكامل . ولهذا ، توعّت الأرواح ، وانختلفت على حسب اختلاف الأحسام المسوقة . فكل جسم له روح تدبّره بما هو كامن فيه ، وعلى مقتضى إجماله : تفصله ، وتُظهره بعبايه . والأحسام<sup>(٤)</sup> ، إما نورانية أو ظلمانية . وأرواحها تدبرها ، وتجري حسب مقتضياتها .. كما قيل :

والروح كالربيع إن مررت على زهر  
لزكت وتخبئ إن مررت على الجيفو  
وليس تحكم من جسم تكون به  
إلا على مقتضى ما فيه فاغير في  
وإنما هي من أفر الإله<sup>(٥)</sup> أنت  
لي جنسين<sup>(٦)</sup> هي من<sup>(٧)</sup> جسم وبين<sup>(٨)</sup> هرفي

(١) أي مقتضيات .

(٢) - نا .

(٣) نا : النعمة .

(٤) نا : للأحسام .

(٥) س: الإله .

(٦) نا: حلة .

(٧) في نا .

(٨) في نا .

## فتارة في شفاعة منك<sup>(١)</sup> فتارة

رَبِّي وَطَوْرَا يَسْقُدِي<sup>(٢)</sup> هَنْهُ مُنْصَرِفٌ  
فَالْجَمَاعَ إِلَى اللَّهِ إِنْ رُفِعَتِ النَّجَادَةُ بِهَا<sup>(٣)</sup>

وَاسْلُكْ مَسِيلَ أُولَى التَّقْرَى وَلَا تَقْفُو<sup>(٤)</sup>

ثم إن الناظم - رضي الله عنه - شعر بتوهم الخلول في كلامه . فدفع<sup>(٥)</sup> ذلك بقوله : تزه ربي<sup>(٦)</sup> عن حلول بقدسه فإن الخلول من أحبث العقائد، وفيه مساواة بين رب والعبد ، ولو من جهة ، وهذا لا يصح أبداً . ثم قال : وحاشاه ما بالاتحاد م الواقع فإن الاتحاد ، أقيع من الخلول ؛ فإذا امتنع الخلول ، امتنع الاتحاد بالأولي<sup>(٧)</sup> . وإنما الذي يحل بالجسم ، هو الروح . وربما يتحد به ، في بعض الكاملين !

ثم أخير أن الروح ، إذا حللت في جسم ، فإنها توقع<sup>(٨)</sup> له صورة - في صور إسرافيل - بسبب ذلك الخلول ، وإذا ارتفعت إلى تلك الصورة ، تبعها الجسم . وإذا جرأت الطياع ذلك الجسم إليها وعفسته ؛ تبعه الروح فتهوى معه . وصعودها به ، إنما يكون بالتزكى بالأخلاق الملكية العالية ، وتحققى

(١) س : شفاعة .

(٢) نا : سعيدا .

(٣) نا : بـ .

(٤) الآيات من بحر البسيط ، وتقديراته (مستعملن فاعلن) مكررة مرتبة في الشطرة الواحدة.

(٥) نا : توقع .

(٦) - سـ .

(٧) نا : من باب أول .

(٨) سـ : ترفع .

الأخلاق السافلة ، وضعفها فيه . وتسفلها به ، إنما يكون باستسلامها في مقتضيات طبيه وهواء ، فتشقى معه إذا<sup>(١)</sup> تبعته في ذلك ، وتخبس معه<sup>(٢)</sup> في سجن الطبيعة ، إنما إلى أمد<sup>(٣)</sup> - كالعصاة - أو<sup>(٤)</sup> إلى أبد<sup>(٥)</sup> ، كالكفار . وإن ترقى<sup>(٦)</sup> به ، كان لها معه السعادة الأبدية ، في حوار الملائكة الأعلى بالعز الدائم .

والله الموفق .

\* \* \*

## فقرة ١٠

مراده بشمسه<sup>(٧)</sup> المشرقة في أفق الألوهية : وجوده الروحاني من حيث الحضرة العلمية<sup>(٨)</sup> المنزهة عن الكيف والأين . وبدره الطالع في شرق<sup>(٩)</sup> الروحية : وجوده الجسماني في تلك الحبيبة المذكورة . ولا شك أن المعلوم - في العلم - عين العلم ، والعلم عين الذات . ولهذا قال بعد ذلك : ونحصى في التحقيق<sup>(١٠)</sup> نفسها . وهذا التوحيد ليس له رادع - أى زاجر<sup>(١١)</sup> - لأنه طبق

(١) نا : ان .

(٢) ~ سـ .

(٣) سـ : أهدـ .

(٤) سـ : أولاـ .

(٥) نا : أهدـ .

(٦) سـ : شرفـ .

(٧) نا : بشـسـ .

(٨) سـ : العـلـمـ .

(٩) نا : شـرقـيـ .

(١٠) نا : التـحـقـيقـ حـقـيقـةـ .

(١١) سـ : زـجـرـ .

الحق . وإن كنا نقول إن المعلوم ، ليس عين العلم أيضاً ١ والعلم ليس عين الذات أيضاً<sup>(١)</sup> من وجه آخر ، كما قررناه في موضعه . وباقى الآيات ، معناها واضح فيما ذكرنا<sup>(٢)</sup> .

وقوله : **وَقَدْ مَحِيتُ أَوْصَافَنَا فِي ثَوْرَاتِنَا** . يعني أن الأوصاف ، لما كانت ليست عين الذات ، ولا غيرها ، انتحت في الذات ، فصار الذي يشهدها ، لا يشهد إلا الذات ، لامتناع الانفكاك فيها عن الذات . كما أن التصور المضارعات – أي المشابهات للأوصاف الإلهية من حيث الاسم – هي من حيث العبد ، في عين العبد ، فصارت أوصافه : عينه ! والعين<sup>(٣)</sup> واحدة من حيث الحقيقة ، ولكن الفرق باعتبار التنزل . والممِيزُ الْإِمْكَانُ ، وهو الفاصل بين الحضريين : حضرته من حيث هو ، وحضرته من حيث نحن .

وحضرته من حيث نحن ، ليست غير حضرته من حيث هو ؛ بل هي تلك ، بلا زيادة ترجع إليها . وفي شهوده هذا المقام قال : **فَأَفَتَبَثَتِي أَيْ أَفْيَتِي** **الْحَضْرَةُ الْإِلَهِيَّةُ** ، من حيث هي ظاهرة لي ، وأرجعت ثبوتها إليها ، من حيث هي ثابتة في نفسها . وذلك لأن ثبوتها ، من حيث نحن ، محكوم به من جهة معرفتنا بها ؛ وكل محکوم به خادث . ثبوتها من حيث نحن : حادث<sup>(٤)</sup> ، فلا بد من إزالة هذا الحادث ، من عين البصيرة المتوجهة إلى الحق تعالى ؛ حتى يصدق **هُوَ جَهَنَّمُ**<sup>(٥)</sup> **وَجَهَنَّمُ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ** **خَيْفَاسًا**<sup>(٦)</sup> **فَهُوَ**<sup>(٧)</sup>

(١) - نا .

(٢) سى : ذكر .

(٣) نا : أو العين .

(٤) سى : حادثة .

(٥) سى : وجهه .

(٦) - سى .

(٧) سورة الأنعام / آية ٧٩ .

وإلا كان الترجمة إلى السموات والأرض ، لا إلى قاطرها .. وهذا تزيفه  
التزيف

وهذا ، قال : ~~فلا يحيط بها حتى تحيط به~~ . أي لم توجد هنا الوجود  
النسبة إلى عين بصوري ، لأن وجودها قديم . وهذا الوجود هنا ، الذي في  
عين بصوري حادث ، وهي <sup>(١)</sup> برقية <sup>(٢)</sup> من الوجود <sup>(٣)</sup> الحادث .. ولما كان في  
الماء أمر ، خلافاً عن ذلك ، توهمها موجودة ، كما علم بالوجود الذي عليه ،  
وهذا قال : ~~ولكنني بالوهم كنت أطافل~~ .

ولما كان لا متناسب بين الحادث والقديم - ولا يوجه من الوجه - كان  
أحتماماً ، لا وجود له بالنسبة إلى الآخر . فحيث الحادث ظاهر في بصيرة  
المؤمن ، فالقديم غيبة عنها ، وحيث القديم ظاهر ، فالحادث غيب عنها .  
وليس في الحادث شيء من القديم ، فإذا زال الحادث من بصيرة نفسه ، لا يبقى  
يشهد القديم ، إلا القديم <sup>(٤)</sup> ! وليس في القديم شيء من الحادث ، فلا حادث  
مع القديم .. من حيث مشاهدتهما في وجود واحد .

فلما لغى الحضرة للذكرة ، وفى هو ، ولنفس <sup>(٥)</sup> كل شئ . علم أن  
ذلك <sup>(٦)</sup> كله ، كلان وهو في عين بصورته ، من جملة الأوهام ، بالنسبة إلى ما  
كشف له هذه من وجود الحق <sup>(٧)</sup> - من حيث المرببة ، لا الحقيقة - فلم يبق له

---

(١) - سـ .

(٢) سـ : بـ .

(٣) لا يوجد

(٤) تـ : التهـ .

(٥) سـ : رـ .

(٦) - ةـ .

(٧) سـ : الوجود

معول ، ولا اعتماداً من غير تعريف ، ولا اعتماد إلا على القديم الحق من حيث هو، على ما هو عليه ؛ وهذا قال : **كلما اخليق**<sup>(١)</sup> .. رجع .

ثم أخير أن تلك الحضرة ، التي هي مقصوده ، لما تتحقق بها ، على أنها ما كانت إلا مخزناً لبدائع الصفات ، أي : موضع .. تخزن فيه - أي تجمع - الصفات البديعة . فلما حصل على الأرض ، الذي ورثة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام<sup>(٢)</sup> وهو العلم<sup>(٣)</sup> ، وهو سير السر<sup>(٤)</sup> ، وهو غيبة الغيب ، وهو المقصود بكل شيء : افتح له ذلك المحن ، واندرست جدرانه ، فاستولى على ما فيه ، فكانت تلك الحضرة المطلوبة له ؛ كعنقاء مغرب : موجودة الاسم ، معدومة الرسم . فهي المفقودة<sup>(٥)</sup> من عين بصيرته<sup>(٦)</sup> ، وإن كانت ثابتة عنده<sup>(٧)</sup> - ثبوت مرتبة وإذعان وتسليم الحكم وإيمان ، لا تتحقق<sup>(٨)</sup> وعيان - وهذا هو الرجوع إلى البداية ، بعد<sup>(٩)</sup> النهاية .. **وَاللَّهُ أَخْرُجُكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا**<sup>(١٠)</sup> (١) وكل جزء من<sup>(١١)</sup> الكامل ، مولد<sup>(١٢)</sup> من كل جزء من العالم الكلى الجامع ؛ لأنه نسخة ! فإذا خرج العارف عن كل شيء ، فقد أخرجه الله تعالى

(١) س : المخالف.

(٢) - نا .

(٣) الحديث : العلماء ورثة الأنبياء (النظر في ترتيبه فيما سبق)

(٤) نا : المفقودة.

(٥) س : البصرة.

(٦) س : عنده.

(٧) س : تتحقق.

(٨) - نا .

(٩) سورة النحل ، آية ٧٨ .

(١٠) نا : من بعد.

(١١) نا : مولود.

من بطون أمهاه لا يعلم<sup>(١)</sup> شيئاً ، لأنه خرج عن كل شيء ، حتى خروجه عن ذلك ، لأنه شيء . ومن جملة الأشياء : معرفته بربه ، لأنها حادثة ، فقد خرج عنها . فلا معرفة له . فاتصلت الدائرة بطرفها ، وعاد الأزل إلى الأبد ، وظهرت عند ذلك الحقيقة . وهذا معنى الإشارة بقوله : هى اللامات طافت .. رأى .

ثم قال : هاك . أى خُذ ما أخبرك به من حقيقة الحقيقة ، وإن كان المعنى الذي أردته<sup>(٢)</sup> ، لا يفهم من هذه الكلمات عند كل أحد ، فإن ذلك كالورد قبل أن يفتح عليه أقماع قستره من أكمامه<sup>(٣)</sup> ! فارفع الڭم ، تشم رائحة الورد ، وتراه ، وتستغن<sup>(٤)</sup> عن الإعبار عنه !

ثم أخبر عن حقيقة المذكورة ، بأنها : هزا . وذلك من جهة نفورها عن كل شيء ، لعدم مناسبتها لشيء من الأشياء . وقوله : لها عينان بالسحر<sup>(٥)</sup> كحال العينان<sup>(٦)</sup> : حقيقتان<sup>(٧)</sup> ! لأن عين الشيء : حقيقته<sup>(٨)</sup> ، وما سميت الباصرة عيناً ، إلا لأنها مظهر الحقيقة الحيوانية . وتلك الحقائقتان هما وجود الله تعالى من حيث ذاته ، وهي العين الفقوعاء . ووجوده - تعالى - من حيث نحن وهي العين الأخرى ، التي هي فوائع لتعددها في المظاهر !

(١) نا : فلا يعلم.

(٢) سى : أرادته.

(٣) نا : الحمام.

(٤) نا : تستغن.

(٥) سى : بسر.

(٦) .. والعينان .

(٧) سى : حقيقتها.

(٨) نا : حقيقة .

ثم ضرب لذلك مثلاً في الحس ، فقال : كثوب له طول .. إلخ . يعني  
مثال هاتين المحضرتين للحق تعالى ، مثال ثوب له طول ، وله لون أحضر<sup>(١)</sup> .  
فالثوب من حيث هو ، له حضرة<sup>(٢)</sup> ، وهي حضرة العين الفقوعاء . والثوب من  
حيث كونه موصوفاً بالطول واللون ، له حضرة أخرى ، وهي حضرة العين<sup>(٣)</sup>  
الأخرى الفواعق . فال الأولى متحدة ذاتية ، والثانية متعددة صفاتية<sup>(٤)</sup> .

ثم إنَّه يُؤْنِي المثال المذكور ، بأنَّ طول الثوب ، ليس غير<sup>(٥)</sup> الثوب ،  
وكذلك لونه ، ليس غيره . وذلك لأنَّ الطول واللون ، لما كان<sup>(٦)</sup> غير قائمين  
بأنفسهما ، كان<sup>(٧)</sup> تابعَنَ للثوب ؛ والتابع ، لا استقلال له مع التابع .  
ولهذا<sup>(٨)</sup> قال : إذا أ الحكم للمحكوم لِي الأمر تابع . ثم قال : إنَّ الثوب ليس  
طولاً ، ولا اللون ذات الثوب . لأنَّ التابع ليس عين التابع ، ومع ذلك ، ليس  
إلاَّ الثوب ! لا زيادة<sup>(٩)</sup> عليه .. وتعدد المحضرات ، لا يلزم منه تعدد الذات .  
فأفهم .

(١) نـا : أحضر مثلاً .

(٢) سـى : حضرة .

(٣) لـا : العين .

(٤) يشير النايلس هنا إلى مقولتي الجموع والفرق .

(٥) سـى : عين .

(٦) سـى : كان .

(٧) سـى : كائناً .

(٨) نـا : ولذا .

(٩) نـا : زايد .

والله يتولى هذك ، كما أخرجك من العدم برأك .

\* \* \*

## فقرة ١١

من المعلوم عند العارف ، أن الصورة الإنسانية - في الظاهر والباطن - مثالٌ مضرورٌ بجميع الوجود ، القديم والحدث . والصفات<sup>(١)</sup> البخلالية والجمالية للقديم ، لفظٌ على معنى . والت شخصيات ، الحسية والعقلية ، للحدث كذلك . فإذا ظهر ما للوجود القديم ، خفي ما للوجود الحادث ؛ وإذا ظهر ما للوجود الحادث ، خفي ما للوجود القديم . وباطن الإنسان<sup>(٢)</sup> ، صورة ظاهره ، وظاهره : صورة باطنها ।

فلهذا ، أحير أن هويته ، إن تبدّت : خفي<sup>(٣)</sup> هو فيها ، وإن اختفت هي : تبّدّي هو .. وأحير أنه<sup>(٤)</sup> ، ليس غيرها وليس غيره ، وأن ثناء المخاطب ارتفعت بينهما ، فلا يصح استعمالها<sup>(٥)</sup> في الشيئ الواحد ! ثم ، لما صَحَّ له مقام الانحاد من جهة فنائه فيما لم ينزل ، وظهور معناه له - كما ذكرنا - أحير أن كل شيء عجيب في الوجود ، فهو شاهد<sup>(٦)</sup> من جماله الحقيقي ، يشهد كل من

(١) س : للصفات .

(٢) نا : الانبات .

(٣) نا : اختنا .

(٤) نا : ان .

(٥) - سى .

(٦) س : مشاهد .

شهده<sup>(١)</sup> ، ويعرفه ككل<sup>(٢)</sup> من عرفه ، ويجعله<sup>(٣)</sup> ككل من جعله . وكذلك ككل معنى غريب ، فهو ظاهر من كماله الحقيقى ، وإن<sup>(٤)</sup> نسبة المخالل إلى غيرها فالعالم كلها مظاهر طبعته ، أي موضع ظهور علمه بنفسه ، لأنه لما علم بنفسه ، علم العالم . فلهذا ظهر العالم موصوفاً بـ **ما هو موصوف به على التزير المطلق** . فصارت جميع العوالم<sup>(٥)</sup> كالمرانى لحسن<sup>(٦)</sup> وجهه . فكل شيء ظهر من العدم ، صورة ذلك التوجة الخاص الأزلي ، الموقت بزمان ومكان ، على حسب تخصيصات<sup>(٧)</sup> الإرادة . قال تعالى **فَإِنَّمَا تُولَّوْا فَمْ وَجْهَ اللَّهِ**<sup>(٨)</sup> .

فلهذا ، أشار الناظم - رضى الله عنه - بقوله: **هُبُرْتْ بِأَوْصَافِ الْبَرِيَّةِ ..** إلى آخر البيتين . وقوله: **وَمَا الْكُونُ فِي التَّمَثَّالِ**<sup>(٩)</sup> .. إلخ . أراد ما ورد في<sup>(١٠)</sup> الخبر ، أن حمربيل - عليه السلام - كان يأتي للنبي ﷺ في صورة دحية الكلبي - رضى الله عنه - لكونه كان من أهل الصحابة وجهاً ، فإن حمربيل - عليه السلام - لما كان يتصور في صورة دحية ، كان يظهر إنساناً من البشر<sup>(١١)</sup> ، لكن قريب الخلقة ، ليس إنساناً متولداً من أبوين وأجداد وجدات وعنابر

(١) نـ : شهد. يعرفه.

(٢) ~ نـ .

(٣) نـ : يجعل.

(٤) ~ سـ .

(٥) نـ : العالم .

(٦) سـ : لحسني.

(٧) تحقيقـان سـ .

(٨) سورة البقرة ، آية ١١٥.

(٩) نـ : إلا كذرية.

(١٠) سـ : عن.

(١١) نـ : الشر .

وطبائع ، حتى يكون بعيد<sup>(١)</sup> الخلة كجميع المخلوقات ، فكان جعيه ذلك ، مثلاً للنبي ﷺ إن جميع العالم كذلك<sup>(٢)</sup> .

غير أن الفرق بين جميع المخلوقات ، وبين تلك الصورة التي كان يتأتى فيها جبريل - عليه السلام -خصوص ما ذكرنا ، من أن الالتباس<sup>(٣)</sup> بكثرة الأسباب في ظهور السبب ، أبعد عن التحقق<sup>(٤)</sup> بالحقيقة ، وعدم السبب أقرب إلى ذلك . وإلا فلا فرق بين تلك<sup>(٥)</sup> الصورة التي كان فيها جبريل - عليه السلام - وبين كل شئ خلوق ، فإن الصورة لا تغير<sup>(٦)</sup> من<sup>(٧)</sup> المتصور شيئاً كما أن كثرة الصور<sup>(٨)</sup> ، لا تغير منه شيئاً أيضاً<sup>(٩)</sup> . ونظيره ، إذا صور الإنسان في باطنه أموراً كثيرة من الأشخاص المختلفة ، لا يلزم<sup>(١٠)</sup> من تصوريه<sup>(١١)</sup> ذلك ، تغيره عنحقيقة الإنسانية . وقد سمعنا قول الله تعالى ﴿وَمَا حُشِّرْهُ إِنْ مَرِيمٌ مَثَلًا إِذَا قَوَّمْتَ مِنْهُ يَصْدُونَ﴾<sup>(١٢)</sup> فعلمـنا أن الله تعالى ، ما مخلق<sup>(١٣)</sup> عيسى -

(١) سى : بعد .

(٢) - نا .

(٣) سى : بالالتباس .

(٤) نا : التتحقق .

(٥) - نا .

(٦) نا : تغير .

(٧) - سى .

(٨) نا : الصورة .

(٩) - نا .

(١٠) نا : يلزمـه .

(١١) سى : تصوريه .

(١٢) سورة الزعـرف ، آية ٥٧ .

(١٣) سى : لما .

عليه السلام - من غير أب<sup>(١)</sup> ، إلا [لـ<sup>(٢)</sup>] ضرب مثل جميع الكائنات ، تقضى  
لسبب من الأسباب المعمولة في الأكونان ، وهو الأب . وبهذا حبريل عليه  
السلام [في صورة دحية ، أبلغ من بيته في صورة عيسى عليه السلام<sup>(٣)</sup>]  
لأن<sup>(٤)</sup> صورة دحية<sup>(٥)</sup> ، عالية عن الأب والأم والعنصر والطبيعة . وصورة  
عيسى - عليه السلام - عالية عن الأب فقط<sup>(٦)</sup> ! فافهم سر الكمال الحمدى ،  
والقرآن العربي المتنى .

ثم لما قرر الناظم - رضى الله عنه - حقيقة الأكونان جميعها ، بأنها ظهرت  
الروح القدس<sup>(٧)</sup> الرباني ، الذي هو أول مخلوق تكون من<sup>(٨)</sup> الأمر<sup>(٩)</sup> القديم ،  
كما قال تعالى ﴿وَتَسْأَلُونَكُمْ عَنِ الرُّوحِ فَلِلرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي﴾<sup>(١٠)</sup> .. فجميع  
الكائنات صوره ، وهو منصور بها . أخيراً بآن جميع أوصاف المخلوقات ، هي  
أوصافه . وسائر المحسنات التي في الأكونان ، هو جامع لها ، ولو لا أن في الحسن  
لطيفة من معناه الروحاني ، لما افتتحت به أعين<sup>(١١)</sup> الأنام . ولو لا كماله اللذى

(١) نا : تراب .

(٢) - . . . .

(٣) - سى .

(٤) سى : الأد .

(٥) نا : وحى .

(٦) - سى .

(٧) نا : القدس .

(٨) - سى .

(٩) نا : الأكونان .

(١٠) سورة الإسراء ، آية ٨٥ .

(١١) نا : عيون .

الظاهر في كل حسن، لما مالت إلية الطيائع<sup>(١)</sup> المتسافرة، وعشقته<sup>(٢)</sup> التفوس  
الشريعة.

وآخر ، بأنه منزه<sup>(٣)</sup> عن كل شبيه ، ومشبه في عين كل تزيه . وذلك لأن التزيه ، كون من الأكون ، التي هو<sup>(٤)</sup> متصور فيها . وأخر بـأـن<sup>(٥)</sup> جسمه روح للأرواح ، مدبر لها . ومراده بالجسم : وجوده الروحاني ، الذي هو الروح الأمري ، فإن الأرواح جميعها<sup>(٦)</sup> ، صورة<sup>(٧)</sup> في عالم الملائكة . كما أن الأجسام كلها صورة - أيضاً - في عالم الملك . وما عالم الملائكة وعالم الملك بالنسبة إليه ، إلا كذرة حقيقة ، بل أصغر من ذلك .

ثم <sup>(٤)</sup> آخر ، أن كل فرد من ذرات الكائنات ، هو <sup>(٥)</sup> عين ذلك الروح  
الأمرى المذكور <sup>(٦)</sup> على التمام . وإن كان الجمیع أقل من ذرة بالنسبة إليه ،  
كما قدمنا: أن كثرة الصور ، لا تغور من المتصور بها شيئاً . ونظيره : أن الشئ  
الواحد ، إذا ظهر من بعيد بجماعة من الناس ، فتوهمه كل إنسان شيئاً غير ما  
توهمه الإنسان الآخر ، فقال واحد : هو إنسان . وقال آخر : هو فرس . وقال

- (١) سى : الطباع .

(٢) نا : وعشقت من

(٣) نا : تجزه .

(٤) نا : هي .

(٥) نا : ان .

(٦) سى : كلها .

(٧) - سى .

(٨) - سى .

(٩) - هي .

(١٠) نا : المذكورة .

آخر؛ هو حجرٌ . وقال آخر : هو شجرة<sup>(١)</sup> ! وهو في حقيقة أمره، شجر آخر غير ما توهّموه .. فانظر كيف تتّوّع صوره في أعين الناظرين وتتعدّد ، وظهرت لكل واحد ، على حسب ما تعطيه حقيقة ذلك الواحد . وهو في حقيقة أمره ، يخالف<sup>(٢)</sup> تلك الصور كلها<sup>(٣)</sup> ، وإن كانت جميع تلك<sup>(٤)</sup> الصور ، صوره ، والحكم راجع عليه .

فافهم ما ذكرناه لك بفهم رائق ، وتأمل كيف تدخل من أبواب

الحقائق !

\* \* \*

## نقرة ١٤

ثم<sup>(٥)</sup> لما ذكر تلك الأوصاف كلها ، لهذا الروح الأمرى الكلى ، أوهم أن ذلك الروح مشتغل بذلك عن ربّه ، فاخبر أنه فارغٌ عن كل ما ذكر ، وليس له همة لشيء من ذلك مطلقاً ، وإنما الله - تعالى - هو الذي يصور منه، كُلُّ ما أراد<sup>(٦)</sup> تعالى ، كعلوم أهل الإلهام . بل هم<sup>(٧)</sup> ، هو ، من غير شبهة ، على تنوع الحضرات .

وأوصاف هذا الروح الأمرى ، فوق ما وصف من الأوصاف . وحاشا

(١) نا : شجر .

(٢) سى : عخالف .

(٣) سى : جمعها .

(٤) - سى .

(٥) - سى .

(٦) سى : أراده .

(٧) - نا .

الله - وهو<sup>(١)</sup> روح القدس<sup>(٢)</sup> - أن يمحصه وصف من الأوصاف المذكورة ، وغيرها . وإنما المذكور هنا من الأوصاف ، مقدار فهمك يا أيها القاصر<sup>(٣)</sup> المبتدئ ، الذي لم يدخل بعد<sup>(٤)</sup> في مداخل أهل العناية . وإنما ، فهم أوصاف هذا الروح المذكور ، أعلى وأعز مما ذكر ، ثم أمور أخرى ، متعلقة بالحق - تعالى - من جانب هذا الروح ، لا يمكن أن تتصور<sup>(٥)</sup> في الحسن<sup>(٦)</sup> يمتنع كشفها ، لمنع الشريعة الحمدية من ذكرها ، باعتبار أن ذكرها ، لا يظهرها المن [لم<sup>(٧)</sup>] تكن عنده ، بحيث يفهمها كل أحد . هل ذكرها يقع في بصائر السامعين وأفهامهم ، خلاف ما هو المراد منها ، فرب معنى يفهمه<sup>(٨)</sup> الإنسان - يفهم الله تعالى - لا يقدر أن يفهمه<sup>(٩)</sup> غير ذلك الإنسان ، ولو ترجم له بجمع<sup>(١٠)</sup> العبارات اللغطية . قال تعالى ﴿وَإِنَّ اللَّهَ يُسْتَعِنُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْتَعِنٍ مِّنْ فِي الْقَوْبُرِ﴾<sup>(١١)</sup> . ولا تنطئ أن عدم إمكان كشفها ، لكونها خلاف

(١) نـ: مـان .

(٢) يقول الحليل ، عن روح القدس - الذي تحقق به في تلك الآيات الحسن بشرحها الناهسي - إنه: متزه عن الدخول تحت حيطة كن، فهو روح لا كالآرواح ، لأن روح الله . وهو روح القدس ، أي الروح المقدس عن النقاوص الكوروية (الإنسان الكامل ٢/٨، ٩) .

(٣) نـ : الظاهر.

(٤) سـ .

(٥) سـ : يتصور.

(٦) نـ: الحسن .

(٧) - . . . .

(٨) نـ : يفهم .

(٩) سـ: جمـع .

(١٠) نـ : واحد .

(١١) نـ: يطلع .

(١٢) سورة الطير ، آية ٢٢.

المفهوم إجمالاً عند كل مؤمن ، كما يفظنه بعض الزائرين ، من يطالعون<sup>(١)</sup> هذه المنظومة بغير أدب شرعى . فحاشاً أهل الكمال مما توهّمه<sup>(٢)</sup> الجهال وأهل الضلال .

ثم أنه أخمر<sup>(٣)</sup> - رضى الله عنه - أنه<sup>(٤)</sup> اتفق آثار محمد ﷺ في جميع ما ذكره<sup>(٥)</sup> وجميع ما كتبه ، وهو تابع له<sup>(٦)</sup> وهو حقيقة ذلك الروح المذكور ، في حضرة خاصته ودائرته اصطفائه .

ولما تحقق الناظم - قدس الله سره - بحقيقة الروح المذكور ، على وجه خاص ، بطريق الإرث من المقام الحمدى ، قال : **لَمَنْ يَجِدْ لِمَنْ يَبْغِي وَمَا هُنَّ تَابِعُ ..** ثم أعرب عن الحقيقة الحمدية بقوله : **أَنْتَ أَكْوَبُ الْمَكَانَاتِ رَبُّكَ** . أي فوق كل رتبة عالية ، ومتزلة سامية يصلها<sup>(٧)</sup> الصديقون ، ويرتشى إليها المقربون ، مرتبة لا يمكن أن تدانى ، ومتزلة لا يتصور أن تدرك .

ثم أخيراً أن [ من عينه<sup>(٨)</sup> ] أي من ذاته الشريفة ، للناهرين - أي للشاربين المهيّمين بشراب المعرفة والتحقيق - منابع مختلفة . كل منبع ، مشرب خاص ، ينبع من حضرة خاصة ، لكامل خاص . قال تعالى ﴿ قَدْ عِلِمَ كُلُّ أَنْسٍ مَّشَرِّبٍ بِهِمْ ﴾<sup>(٩)</sup> وقال الشاعر :

(١) نـ : توهـم .

(٢) سـ .

(٣) سـ .

(٤) نـ .

(٥) نـ . تلك .

(٦) نـ . يصلـها .

(٧) نـ .

(٨) سورة البقرة ، آية ٢٠ .

## عِبَارَاتُنَا هُنْيٌ وَحُسْنُكَ وَاجِدٌ

وَكُلٌّ إِلَى ذَلِكَ<sup>(١)</sup> الْجَمَالُ يُشَيرُ<sup>(٢)</sup>

ثم إنه لما ذكر السلام على النبي ﷺ وهو متبع من<sup>(٣)</sup> منابعه ﷺ ، على حسب ما ذكرنا . أخير أن سلامه منه ، في الحقيقة ، واقع على نفسه . وكذلك سلامه على جميع الآل وجميع الأصحاب ، على هذا المعنى . ولا تستبعد ، فإن الله تعالى خلق كل شيء ، من نور محمد ﷺ كما ورد في الحديث الشريف مُصرّحاً به .

فإذا انكشف النور عن نفسه ، بانتحاق عقله ، وانسحاق<sup>(٤)</sup> حسه كان ما ذكرناه . حتى نقل عن بعض العارفين ، أنه كان إذا أشكل عليه الجواب عن مسألة ، يقول وهو في حلقة ، وهو بين جماعته : *فَهُرُوا حَتَّى لَسَالَ النَّبِيُّ* ﷺ ! ثم يدخل رأسه في حبيب قميصه ، ثم يرفعه ويقول : *سَأَلَهُ ، لَقَالَ كُلُّهُ وَكُلُّهُ* .. فيكون ذلك هو الجواب الحق !

وقد ورد عن العارفين شيء كثير ، دال على ما ذكرنا . وبالمجملة ، فلا يعرف الحق ، إلا أهل الحق . ولا يطلع على الحقيقة الحمدية ، إلا أهلها . قال تعالى *وَإِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِّبَ عَنْكُمُ الرُّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا*<sup>(٥)</sup> .

البهائم .. يرعنون حول البيت ،

ولا يدخلونه عذابة التنجيس ، فمنهم الناجي من غير ريح<sup>(١)</sup> - وأكثراهم  
هالكون.

ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم . والحمد لله وحده . وصلى الله  
على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

\* \* \*

هذا آخر ما قدره الله على يدنا ، من شرح العينية ، للإمام الجيلسي<sup>(٢)</sup>  
رضي الله عنه . والمقصود من الناظر في هذا الكتاب ، أن لا يفهم كلامنا فيه ،  
وفي جميع ما صنفناه على هذا الشأن<sup>(٣)</sup> ، إلا على مقتضى ما أسلينا عقائدا  
عليه من قواعد أهل السنة والجماعة . وليرحل كل الخذر ، أن يلقي إليه  
الشيطان معنىًّا فاسداً ، عند مطالعة كلامنا ، ويورثه أن الفاظ كلامنا تنشر<sup>(٤)</sup>  
إليه . فيكون زائفًا عن طريق الله - تعالى - الحق ، وعن مقصودنا ، بذلك ،  
فيكون مفترياً على الله ، علينا .. فإن الله تعالى ، ما أمرنا بالاستعاذه ، عند  
تلارة كلامه القديم - الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلقه ، تنزيل  
من حكيم حميد - إلا لعلمه تعالى بأن الشيطان ، قد يلقي في أفهمانا ما لم يكن  
صواباً من معانى كلام الله - تعالى - عند قراءة القرآن . فكيف لا يلقي في  
الأفهام خرو الصواب ، عند سماع كلام عبد علوق . لاسيما من<sup>(٥)</sup> هو من عامة  
المؤمنين .

---

(١) هكذا في الأصول المخطبة !

(٢) نا : الجليل .

(٣) نا : الإنسان .

(٤) نا : مشعر .

(٥) سى : مثل من .

ونسأَلُ اللَّهَ - تَعَالَى - أَنْ يَنْفَعَ بِكُلِّيْ هَذَا ، جَمِيعَ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ ، فِي جَمِيعِ الْأَزْمَانِ ، وَأَنْ يُوَقِّعَهُمْ لِفَهْمِهِ ، عَلَى طَرِيقِ الصِّرَاطِ ، وَأَنْ لا يَجْعَلَهُ وَبِالْأَكْثَرِ عَلَيْنَا ، وَأَنْ يَنْفَعَنَا بِسَعْيِنَا<sup>(١)</sup> هَذَا ، فِي الدُّنْيَا مِنْ الْخَيْرِ ، وَفِي الْآخِرَةِ مِنْ عَذَابِ النَّارِ وَسُوءِ الدَّارِ ، وَأَنْ يَصْلِحَ أَحْوَالَنَا ، وَأَحْوَالَ الْمُسْلِمِينَ .. وَيَغْفِرْ لَنَا ، وَلِأَخْرَانَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ ، وَلِشَاهِدَنَا وَأَبْنَائَنَا ، وَأَمْهَائَنَا ، وَذَرِيَّاتَنَا ، وَأَصْحَابَنَا ، وَالْمُسْلِمِينَ أَجْمَعِينَ<sup>(٢)</sup> .

(١) سى : بِسْمِنَا .

(٢) فِي الْمُتَلِّثِ الْأَسْعَوْرِ لِلْمُسْعَدَتِينِ :

قال مؤلفه (شارحه) وقد حررنا هذا الكتاب ، وفرزنا من تصديقه وتأليفه يوم الجمعة المباركة ، خاتم شهر محرم الحرام ، سنة ستة وثمانون ألفاً من المحررة .

... وفي خطوطه (س) كتب الناسخ :

وقد ثبتت النسخة المباركه بعون وحسن توفيقه . والحمد لله على التمام . ورسالة حسن السخام .. وتحمل الصفحة عتسم (الكتاب عانة الخديوية المصرية) وهي خطوطه (نا) كتب الناسخ في نهاية الصفحة :

الحمد لله وحده ، وصلى الله على من لا يرى بعده ..

وتحمل الصفحة عنوان المخطوطة الثالثة : شرح المسائل الروحانية التي وضعها الإمام الأعظم أبو عبد الله محمد بن علي الرزمي .

# **كَشَافُ التَّحْقِيق**

- كَشَافُ الْآيَاتِ الْقُرْآنِيةِ

- كَشَافُ الْأَحَادِيثِ الشَّرِيفَةِ وَالْقَدِيسَةِ

- كَشَافُ الْأَعْلَامِ

- كَشَافُ الْمُصْطَلِحَاتِ

- كَشَافُ الْقَوَافِي



# كشاف الآيات القرآنية

ف

- \* فَأَيْمَنُهَا تَوْلِي وَقْتُ رَوْحِهِ اللَّهُ ٢٠٧
- \* فَلَا وَرِبَّكَ لَا يَوْمَنُ حَتَّىٰ يَحْكُمُكَ  
فِيمَا شَعَرُ بِنَهْمَةِ ظُمْرَةٍ لَا يَجِدُوا فِي  
أَنفُسِهِمْ حَرْجًا مَا قَطَبْتُ وَيَسَّلِمُوا  
تَسْلِيْمًا ١٨٧
- \* فِي مَقْدِدِ صَدْقَةِ عَنْدِ مَلِيكِ مَقْتَدِرٍ  
١٥٦

ق

- \* قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنْسٍ مَثْرِيهِمْ ٢١٣
- \* مَا حَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ إِلَّا  
بِالْمَلْكِ ٩٧
- \* مَا لِي لَا أَرَى لِلْمُنْدَدِ ١٨٩

هـ

- \* هَلْ أَتَبْعَكُ عَلَىٰ أَنْ تَعْلَمَ مَا عَلِمْتَ  
رَشْدًا ١٨٩

إ

- \* اسْتَكْوَتْ لَمْ كَتْ مِنَ الْعَالَمِينَ  
١٦٥
- \* اسْتَبَتْ بِرِبِّكَمْ .. ١٨١ / ٦٢ / ٦٢
- \* رَاهَهُ أَمْرُ حُكْمٍ مِنْ بَطْرَوْنَ أَمْهَاتِكُمْ لَا  
تَعْلَمُونَ شَيْئًا ٢٠٣
- \* إِنَّ اللَّهَ يَسْمَعُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ  
يَسْمَعُ مَنْ فِي الْقَبُورِ ٢١٢
- \* إِنَّمَا يَرِيدُ اللَّهُ لِيَنْهَا عَنْكُمُ الرَّحْسَ  
أَهْلَ الْبَيْتِ وَيَطْهِرُكُمْ تَطْهِيرًا ٢١٤
- \* إِلَيْكُمْ نَعْدُ وَإِلَيْكُمْ نَسْتَعِنُ ٦١

ت

- \* تَلَكَ حَدَرَدَ اللَّهُ فَلَا تَقْرَبُوهَا ١٠٣

ضـ

- \* حَرَبَ مِثْلُ فَاسِمُواهِ ١٩٦

و

\* والذين يصلون ما أمر الله به أن

يحصل ٨١

\* وحيثنا بضاعة مزحاة ٦٧

\* ووجهت وجهي للذي فطر السموات  
والأرض حينما ٢٠١

\* وما أدرك ما القارعة ٦٨

\* ولما خرب ابن سريم شيئاً اذا قوستك  
منه يصدرون ١٩٦

\* قوله المشل الأعلى في السموات  
والأرض ١٩٦

\* دليلوكم بالشَّرِّ والخُلُفَةِ ١٦٩

ى

\* ويسائلونك عن الروح قل الروح من

أمر ربي ٢٠٩

\* بما فيها الذين آمنوا لا تمسكوا من

أشياء إن تدل لكم تسألكم ١٨٨

# كتاب الأحاديث الشريفة والقدسية

الله فإنكم لن تقدروه حق قدره

١٧٠

خ

\* ملَقَ اللَّهُ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ (ملَقَ آدَمَ  
عَلَى صُورَةِ الرَّحْمَنِ) ١٨٠

ر

\* رأيت حربيل في صورة دحية ١٩١  
\* رأيت ربى في صورة شاب أمرد  
١٠١

ش

\* الشَّيْخُ فِي قَوْمِهِ كَالَّذِي فِي أَمْتَهِ  
١٨٧  
\* الْعَلَمَاءُ ورَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ ٢٠٣  
\* كُنْتُ كَفِرًا عَنْهُ فَأَحْبَيْتُ أَنْ أُعْرِفَ  
فَعُلِقْتُ الْخَلْقَ ١٩١

١

\* أَشَدَ النَّاسُ ابْتِلَاءَ الْأَنْبِيَاءِ ، ثُمَّ الْأَمْشَلُ  
فَالْمُشَلُ ١٨٨

\* إِنَّ الْعَبْدَ لِيَذَنِبَ الذَّنْبَ فَيَدْخُلُ بِهِ  
الجنة ١٨٨

\* إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَحَدُ الْمُشَاقِّ مِنْ ظَهَرِ  
آدَمَ يَوْمَ عِرْفَهُ ، وَأَخْرَجَ مِنْ صَلَبِهِ  
كُلَّ ذُرَيْةٍ ذَرَاهَا ١٦٤

\* أَنَا عَنْدَ خَلْقِي بَنِي ، فَلَيَقْلُنْ بَنِي مَا  
يَشَاءُ (حديث قدسي) ١٠١

\* إِنَّ فُوقَ السَّمَاوَاتِ كَوَاكِبُ ، كُلُّ  
كَوَاكِبٍ لَوْ ظَهَرَ لِأَهْلِ الْأَرْضِ لَعِبْدِهِ  
مِنْ دُونِ اللَّهِ ١٧٤

\* إِنَّ اللَّهَ مَا أَنْتَ عَلَقْ .. مَنْ حَانَهُ بَخْلُقِ  
مِنْهَا دَخَلَ الجنة ١٧٩

\* أَنِّي لِأَحَدٍ نَفْسُ الرَّحْمَنِ يَأْتِينِي مِنْ  
قَبْلِ الْيَمِنِ ٧٩

ت

\* تَكْرُرُوا فِي مَلَقِ اللَّهِ ، وَلَا تَكْرُرُوا فِي

## ل

\* لا يزال عبدى يتقرّب إلى بسالنواقل  
حتى أحبه ، فلن أحببته كنست ..

(حديث قدسي) ١٨٠

\* لو تقدمت أنا شرّاً لاحترقت (من  
 الحديث حمرين ليلة الاسراء) ٨٩

\* لو صر لرأي من صاحبه العجب

١٨٨

\* ما السموات السبع والأرضون السبع  
إلا في حوف قنديل معلق في المرش

١٦٥

\* ما وسعني سماراتي ولا أرضي  
ووسعني قلب عبدى المؤمن (حديث

قدسى) ١٦٥

\* من بلغه من الله فضيلة فلم يصدق  
بها لم يطها ١٩٠

## ن

\* الناس نائم فإذا ماتوا انتبهوا ١٦٦

١٧١

## كتاب الأعلام

- \* أبو العباس المرسي ١٨٩
- \* أبو الكلام أزاد ١٨٥
- \* أبو مدين ١٢٢/٣٧
- \* أحمد الدردش ٤١
- \* آدم (عليه السلام) ١٠٠ / ٩٩
- ١٨١ / ١٦٥ / ١٦٤
- \* أرسطو ٨٩
- \* الإسكندر ١٨٥
- \* اطراكس ١٨٥
- \* أبو بوب (عليه السلام) ٦٦

### ب

- \* بحنة ١٣٧ / ١٢٤ / ٩١
- \* بروكلمان (كارل) ٢١ / ٢٨ / ٢٠
- \* بشر ٢٠٧ / ٩١
- \* البصري ٣٨
- \* بيرجسونسر ٤٤ / ٤٢ / ١٧

### ت

- \* السرياني (الحكيم) ٤٢ / ٣٨
- ٢١٦ / ١٨٨

- \* إبراهيم (الخليل ، عليه السلام) ١٦٦ / ١٣٣
- \* ابن تيمية (نقى الدين) ١٦٣
- \* ابن حني ١٢
- \* ابن حبيب الصندي ١٨٢ / ٣٤
- \* ابن الجوزي (أبو الفرج) ١٧٠
- \* ابن عثمون ٤٤
- \* ابن الحسين ١٠
- \* ابن سبعين ١٠
- \* ابن سينا ٧٣ / ١٠
- \* ابن طفيل ١٠
- \* ابن عباس ١٧٠ / ١٦٦
- \* ابن عربى ٤٠ / ٢٢ / ١٩ / ١٨
- ١٨١ / ٣٨ / ٢٩ / ٤٦ / ٤٣ / ٤١
- ١٦٦ / ١٤٦ / ١٤٠ / ١١٥ / ٨٩
- ١٩٢
- \* ابن الفارض ١٢٦ / ٢٢ / ١٩ / ١٠
- ١٧٥ / ١٠٧ / ٧٢ / ٦٢ / ٣٥ / ٣٠
- \* ابن قيس ١٣٧ / ٩١ / ٦٥
- \* أبو ريان (دكتور. محمد علي) ٢٣
- \* أبو سعيد بن الأحرانى ٦٠

ث

\* ثعلب (صاحب المجالس) ٤٤

ج

\* جمبل (عليه السلام) ٢٠٧ / ١٤٩

٢٠٨ / ٢٠٩

\* الجيد (أبو القاسم) ١٧٩ / ١٧٨

\* الجيلي (عبد الكريم) ١١ / ١٠

١٢ / ١٣ / ١٨ / ١٩ / ٢٠

٢١ / ٢٢ / ٢٤ / ٢٥ / ٢٦

٢٧ / ٤٢ / ٤٥ / ٤٦ / ٤٧

٢٩٥

ح

\* حاتم الطائي ٢٦ .

\* الحسن البصري ١٧٠

\* حسن الشرقاوى (دكتور) ٦١

١٨٩ / ١٧٢

\* الحلاج (الحسن بن مقصود) ٩

١٠٠ / ١٠

خ

\* الخضر (عبد الصالح) ١١٣

١٩١ / ١٩٠ / ١٨٩ / ١٨٨

د

\* دارد القيصري ٣٠

٢٠٧ / ١٩١ / ١٤٩ \*

٢٠٩

\* الدردير ٣٠

ذ

\* ذوق القرنين ١٨٥

ر

\* رابعة (العدوية) ٦٧

\* رؤيم البغدادى ١١١ / ٨١

ز

\* زكريا (عليه السلام) ٦٦

س

\* الساجي (أبو عبد الله) ١١٠

\* سامي منه (دكتور) ١١

\* السلمى (أبو عبد الرحمن) ٦١

\* سليمان (عليه السلام) ١٩٠ / ١٨٩

\* السموسي (أبو الفتح سرحان) ٢١

٤٢ / ٣٩ / ٣٨ / ٣٧

- |                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul style="list-style-type: none"> <li>* عبد الواحد بن زيد ١٧٠</li> <li>* عثمان بخي (دكتور) ١٦٦</li> <li>* العراقي (الحدث) ١٦٣</li> <li>* الصطار (فريد الدين) ١٤٦ / ١٠</li> <li>* علي بن أبي طالب (كرم الله رحمة)</li> </ul> | <ul style="list-style-type: none"> <li>* السهوري (حكيم الأشراق) ١٠</li> </ul>                                                                                                     |
| <ul style="list-style-type: none"> <li>١٧١</li> <li>٢٠٨ / ١٩٦</li> </ul>                                                                                                                                                     | <ul style="list-style-type: none"> <li>١٨٥ / ١٣٢</li> </ul>                                                                                                                       |
| <ul style="list-style-type: none"> <li>٢٠٩</li> </ul>                                                                                                                                                                        | <ul style="list-style-type: none"> <li>* سهل التستري ١٨٧ / ١٠٤</li> <li>* سهيلة عبد الباعث ٣١ / ٢٨</li> <li>* سيف الدولة الحمداني ١١</li> <li>* السيرطي (حسن الدين) ٤٤</li> </ul> |
|                                                                                                                                                                                                                              | <ul style="list-style-type: none"> <li>١٩٠ / ١٨٨</li> </ul>                                                                                                                       |

## غ

- \* الغزالى (الإمام أبو حامد) ٣٧
- ١٧٠ / ١٦٣ / ١١

## ف

- \* الفزارى ٣٤
- \* الفضيل بن عياض ١٧٠

## ق

- ٧٩ / ٦٩ / ٧٩
- ١١٥ / ٨١ / ٩٦ / ١٠٢
- ١٤٧ / ١٤٦
- \* القشيرى ٦١
- \* القرصى (سامعيل) ٣٠
- \* ثورش (الإمبراطور) ١٨٥
- \* فهر ( ابن للوحة) ١٨٥ / ٩١ / ٦٥

## ش

- \* الشبلى (أبو بكر) ١٠
- ٣٧ / ٢٥ / ١٠
- \* الشعراوى (عبد الوهاب) ٨٧
- ١٨٢ / ١٧٣
- \* شعيب (عليه السلام) ١٣٣ / ٦٦
- \* شهاب الدين الحموى ٨٥ / ٣٠

## ص

- \* الصعب بن الحمال الحموى ١٨٥
- \* صفوان بن حمز ١٧٠

## ع

- \* عبد السلام هارون (دكتور) ١٧
- ٤٣ / ٣٢
- \* عبد الكريم السمان ٣٠
- \* عبد العادى السودى اليعنى ١٧٢

\* النقشبندى (محمد صالح) /٢٧

١٥٧

\* نوح (عليه السلام) /٦٥ /١٢٧

١٣٣

هـ

\* المحورى ١١٠

يـ

\* يحيى (عليه السلام) ٦٦

\* يعقوب (عليه السلام) /٦٨ /١٦٨

١٧٢

\* يوشع بن نون ١٣٥

\* يوسف (عليه السلام) ٦٦ /٦٧

\* يوئيل (عليه السلام) ٦٦ /١٠٤

كـ

\* كرب بن شمر ١٨٥

\* الكلاباذى /٦٩ /٦٨ /٦٥

\* الكليم (موسى ، عليه السلام)

١١٣

\* كوربان (هنرى) ١٣٣

لـ

\* ليلي (العاشرة) /٨٣ /١٣٧ /٨٢

١٤٢

مـ

\* المثنى ٣٥ /١١

\* محمد (الثني ٣٥) /١٤٩ /١٦٥

٢١٤ /١٨٨

\* محمد العلي (الخلبي ٤) ١٥٧

\* مريم ٢٠٨ /٨١ /٦٩

\* المكى (أبو طالب) ١٠٨

\* المنذر بن ماء السماء ١٨٥

\* المرصلى (يحيى بن عبد الله) ٢٨

نـ

\* النايلسى (عبد الغنى) /١٧ /١٢ /١٢

/٢٩ /٢٨ /٢٥ /٢٤ /٢٢ /٢٦

١٦١ /٤٢ /٤١ /٤٠ /٣٨ /٣٠

## كشاف المصطلحات

ب

- \* البرعمة ١٦٦/٨٩
- \* البكماء ١٧٠
- \* البقاء ٧٦/٢٩/٦٨
- \* البهاء ٩٤

ت

- \* التحرير ٧٧/١١
- /١٦٧/١٢٨/٨٨/٨٧
- \* التحللى ١٩٨/١٩٧
- \* التجميم ١٩١
- \* التحقيق ١٢/١٢/١٧/٢٧/٢٣/٢٠
- /٥٧/٤٧/٤٦/٤٥/٤٤/٤٣
- /١٤٤/١٣٥/١٣٩/١٣٥
- /٢٠٠/١٨٦/١٦١/١٥٠/١٤٩
- ٢١٢
- \* تحقيق (التصوّص) ٣٢/١٧
- \* التشبيه ١٠١/٢٣
- \* التشريع (- الشريعة) ٨٠
- \* القراءة ١٩٣/١٩٥/١٩٤/١٩٠
- ٢١٠/٢٠٧/٢٠٢

ا

- \* الاعقاد ٢٠٢/١٩٩/١١٨/١٠٠
- \* الاتصال ٣٠
- \* الاحدية ٩٣
- \* الازل ٢٠٤/١٧٦/١٧٥/٢٥
- \* الارادة ١٧٥/١٣٩/١١١/٧٩
- ٢٠٧/١٧٦
- \* الاشارة ١٤٤/٢٢/١٩/١٢/١٠
- ٢٠٤/١٩٣/٨٧/٤٢
- \* الاقرداد ١٨٦/١٠٩/٩٧/٨٩
- ١٦٦
- \* إقامة الجدار ١٩٠
- \* الاطام ٢١١
- \* الألوهية ١١٢/٩٥/٩٣/٨٨
- ٢٠٠
- \* الأمثال ١٠
- \* الانسان الكامل ١٢٠/١٩/١٠
- /١٦٩/١٢١/٣٦/٣٥/٢٨/٢٤
- /١١٢/١٠٤/٩٣/٨٩/٧٩
- /١٠٤/١٤٦/١٣٥/١١٦/١١٥
- ٢١٢/٢٨٤/٢٨٠/٢٦٣
- \* الابن ١٠٢

## خ

- \* خرق السفينة ١٩٠
- \* الخلاج ١٠٧
- \* الخلاصة ١٠٧
- \* مطلع التعلين ١٣٥
- \* المخلوقة ٦١
- \* المغوف ١٧٠ / ٢٥ / ١٨٦

## ذ

- \* الذكر ١٨٦ / ١٨٤ / ٤٧ / ٢٢

## ر

- \* الريبة ٢٠٠ / ١٤٩ / ١٠٣ / ٨٨
- \* الرهانة ١١٢
- \* الرضا ١٨٤
- \* الرمز ١٨٥ / ٢٧ / ١٢ / ١٠
- \* الروح الكلى ١٦٥ / ٧٣
- \* الروح القدس ٢١٢ / ٧٩

## ص

- \* السالك ١٨٣ / ٨١ / ١١
- \* السابعة ١١٩
- \* السدرة ١٩١ / ٨٩
- \* السر ٢٠٣ / ٨٦ / ٣٧ / ١٠

\* تنزية التنزية ٢٠٢

\* التوحيد ٢٠٠ / ١٣٥ / ١٠٠ / ٤٠

\* التوكيل ١٢٥

## ج

- \* الجرعة ٧٨
- \* حيل قاف ١٥٤
- \* الجذب ٨٢
- \* الجسم الكلى ٨٨
- \* المجمع ١٨٩ / ١٣٥
- \* المعما (الألمي) ١٤٣ / ١٠١ / ٧٤
- \* ملائكة ٢١٤ / ١٦٣

## ح

- \* الحال (الأحوال) ١٤١ / ٣٥ / ٩
- ١١٠ / ٩٣ / ٢٧ / ٦٥ / ٦١
- ١٧٥ / ١٧٠
- \* الحب (المحب) ٦٩ / ٦٨ / ٦١ / ٤٠
- ١٦٣ / ١٦٢ / ١٣١ / ١٢٤ / ١٠٦
- \* الحساب ١٧٢ / ٩٦
- \* الحد ١٤٤ / ١١٥ / ١٠٣ / ٢٢
- \* الخلول ١٩٩ / ٩٢
- \* الحق والخلق ٩٣ / ٨٨
- \* الحق المتعلق ١٩٦

ظ

\* القاهر والهاطن ٢٠٦

ع

\* العالم ٢٣/٢٣/٢٧/٢٥/٧٣/٩٥/

/١٧٢/١٦٤/١٦٢/١٦٢

٢٠٧/٢٠٣/٢٨١/١٧٨

\* عالم اللئر ١٦٤/٦٣

١٣٢/٩٥/٢٢

\* العالون (الملائكة) ١٦٥

٦٩/٢٣

\* العباره ٢٣/٢٢/٢٢/٢٣/٢٣

١٩٠/١٤٩

\* العبردة ١٠٣

٢٠٧/٢٠٦/١٧١

\* العرش ٦٤/٨٨/١٥٥/١٥٤

١٩٢/١٣٦/١٦٥

١٨٠/٣٧/٢٣/٢٢/١٨/١٢

١٧٢/١٣٨/١٣٧/١٣٨/١٢

١٨٠/٢٠٠/١٨٩/١٨٧/١٧٦

٢٠٣

\* الفاسد (الأرض) ١٢٣/١١٦

١٩٣

\* حفقاء مغرب ٢٠٣/١٦٣/٦٠

\* حين الحياة ١٨٥

\* سر الريوبيه ١١٣

\* السكر ١٦٤

١١٠/٦٢/١٩

\* سيرغ ١٤٦

ش

\* الشريعة والحقيقة ١٨٩

\* الشطح ٩

\* الشموس الطوالع ١٠٣

٨٧/٦٩

\* الشهد ٦٥

\* الشيخ (الأستاذ) ١٤٥/٢٤/١٩

/١٦١/٣٦/١٢٣/١٢

١٨٧/١٧١

ص

\* الصدر ٦٩/٦٤

١١٨/٧٩

\* الصفات (الأنبياء) ٢٠٦/٢٠٣/١٩٨

ط

\* الطيابع (الأربعة) ١٠٨/٨٩/٨٠

٢١٠/١٩٩/١٩٣/١٥٠/١٣٦

\* الطريقه (الصوفيه) ١٨/١٧/١٧

١٤٧/١١٢

\* الكرس ١٨٨ / ١٥٤ / ١١٥ / ١٥٥ / ١٩٢ / ١٧٧

\* الكرويون (الملاكمة) ١٦٦

\* الكمال ١٥٠ / ٧٩ / ١٥٥ / ١٩٠ / ٢١٣ / ٢٠٩ / ١٦٦

## ل

\* اللاهوت والنسوت ٩٢

\* اللب ١٤٧

\* لب اللباب ١٤٧

\* اللطينة (الالمية) ٧٩

\* اللوح (الضسوظ) ١١٥ / ١٥٥ / ١٩٥ / ١٧٥

## م

\* ماء الحياة ١٨٥

\* الماهمة (المهامات) ٦٤

\* الحقق ٨٠ / ٧٩ / ١٧٠

\* الضو ٨٠ / ٦٩ / ٣٩

\* الندام ٦٢

\* المرأة ١٧٦ / ١٧٥ / ١١٨ / ١٩٧

\* مراتي الحمال ٨٧

١١٠ / ١٠٨ / ٢٤ / ٢٢ / ١١٠

١٦٨ / ١٦٩ / ١٦٣ / ١٨٢

\* المرج بالأخيار ١٠٠

\* المشاهدة ١٦٣ / ١١

## غ

\* الغيبة ٦٩ / ٦٨

## ف

\* الفسرق ١٧٣ / ١٣٩ / ٩٨ / ٦١

٢٠٨ / ٢٠١ / ١٨٩ / ١٨١

\* الفقر ١٨٣ / ١٨٢ / ١٢٧ / ١١١

\* الفتنة ١٠٣ / ٧٦ / ٦٩ / ٦٨

\* الفتنة عن الفتنة ٧٦

## ق

\* قتل الغلام ١٩٠ / ١١٣

١٧٦ / ١٧٥ / ٧٩ / ٦٩

\* القشر ١٤٧

\* القرب ٣٠ / ٨٤ / ٦٣ / ٨١

١٩٧ / ١٦٨

\* القلم (الأعلى) ١٠٠ / ١١٥

١٩٩ / ١٨٤ / ١٦٥

\* القطب ١٦٦ / ٣

## ك

\* الكرة ٨١ / ٧٩ / ٦٩

١٦٣ / ٤٥

\* الميراث ١٩٣ / ١٨٦ / ١١٥ / ٨٩

و

\* الواحدية ١٨٤

\* الولود ٢٠ / ٦٥ / ٣٩ / ٢٢ / ٢٠

١٩٠ / ١٨٨ / ٢٨ / ١٦٢

\* الوحدة ٦٨ / ٦٥ / ١٢٦

\* الوحدة والعدم ٩٣

\* الوحدة ٨١ / ٧٩ / ٢٩ / ٢٤

\* وحدة الوجود ٣٠

\* الوسي ١١

\* الورد ٢٠٤ / ١٤٧ / ١٠٨

\* الورقة ٧٣

\* الوسع ١٦٣ / ١٤٦

\* الوصول ٨١ / ٦٨ / ٦٣

ي

\* ياجوج وماجوج ١٨٦ / ١٨٥

\* اليقين ١٨٢ / ١٣٦ / ٩٨

\* المعرفة ١٢٨ / ١٠٤ / ٢٥ / ٢٢

٢١٣ / ١٨٢ / ١٧٩

\* مقام (مقامات) ٦٩ / ٢٦ / ٢٥

١٢٦ / ١٥٤ / ١١٣ / ١٠٠ / ٨٣

١٩٧ / ١٩١ / ١٨٨ / ١٧٥ / ١٦٧

٢١٣ / ٢٠٦ / ٢٠١

\* المكافحة ١٥٦ / ١٢٩ / ٨٩ / ٢١

٢١٣

\* الملائكة الأجلبي ٢٠٠ / ١٨٦

\* المسكن والواهب ١٦٦

ن

\* نكبة ١٣٩ / ١٠٤ / ١٠٢

\* النفس (الإنسانية) ٨٢ / ٧٩ / ٧٣

١٠٢ / ١٠٤ / ٩١ / ٨٥

١٤٣ / ١٢٠ / ١٢٩ / ١٢٣ / ٤٠٧

١٩٠ / ١٨٣ / ١٨١

\* النفس (الرحماني) ٨٧

\* النفس (الكلية) ١١٠

\* النور (الالمي) ١٩٢ / ١٤٧ / ١١٤

٤١٤

\* النور (الحمدى) ١٧٤

هـ

\* الهباء ١٩٤ / ٨٩

\* المروية ١٠٢

## كَشَافُ الْقَوَافِي

### قافية النساء

فِي قَرْنٍ خَاهِرٍ الْأَهْنَوَانُ قَدْ كَثُرَتْ  
فَاخْرِصْ لِدِينِكَ فِينَ دَهْمِ الْمَغَرَبِ  
فَسَتِ الْفَلَوَبُ وَرَادِ الْأَنْزُرُ وَالشِّهْجَتْ  
مَحَارِمُ الْهُوَ مِنْ قَرْوَقِ الْعِبَادَاتِ  
وَأَنْسَ السُّهْمَا مِنْ أَكْفَنِهِ عَنْ مُرَادِهِ  
(البسيط) ص ٢٨٢.

سَهَا عَمَهاً لَكِنْ أَسَارِبِهِ غَرَّتْ

(الطويل) ص ٧٢.

### قافية الراء

عِيَارَاتِنَا شَغْنُ وَخَشْلَةُ وَأَحْوَدُ  
وَكُلُّ إِلَى ذَاكَ الْجَمَالِ يُسْنِدُ  
(الطويل) ص ٢١٤.

لَوْ تَجَلَّتْ عَنْهُمْ ظَلَّةُ  
وَالْمَحْمُوا مِنْ خَالِمِ الظُّبُورِ

**شاهدوا مغناك مُسْطَعَا**

**سالِراً فِي سَالِرِ الْقُطْرِ**

(الميد) ص ١٧٢

**قافية السنين**

**بَدْوِي الْأَفْيَادِ لَيْنَا وَسَانَنْ**

**أَشْتَوْنَا عَلَى أَتْهِمِ أَمْسَانِ**

**أَحْصَنَا بِالْقَبْنِ ثُرْوَلْعَ لُلُوبِكْسِ**

**طَاهِرَا بِعَنْ مِيرَا كُمْ يَقَابِسِي**

(الخفيف) ص ٤

**قافية العين**

**لَرَادِ بِي شَمْسُ الْجَهَةِ طَالِعَ**

**وَكَوْنَ لِسْجُسِ الْعَدْلِ بِي وَمَرَاقِعَ**

(النادرات) ص ٦١

**بِأَنْقِ سَكَنِ الْلَّادِ تُجْلِي الْمَطَالِعَ**

**وَتَيْثُرُ لَنَا مِنْهَا بِهُنْرَ طَوَالِعَ**

(الطوريل) ص ٣٩

قافية الفباء

وَالرُّوحُ كَالرِّيحِ إِنْ مَرَّتْ عَلَى زَهْرٍ  
قَرَّكُو وَتَحْبَثُ إِنْ مَرَّتْ عَلَى الْجَيْفِرِ  
وَلَيْسَ تَغْكِمُ مِنْ جَسْمٍ تَكُونُ بِهِ .

إِلَّا عَلَى مُقْتَضَى مَا فِيهِ فَاعْتَرَفَ

(البسيط) ص ١٩٨

أَخْيَلَ حَكِيمَنِ، حُبُّ الْمَرْوِيِّ  
وَحُبُّ الْأَنْوَافِ أَفْلَى لِذَكْرِهِ  
فَأَمَا الْبَدِيرُ شَرُّ حُبُّ الْمَرْوِيِّ

فَشْلِسِي بِلْكُرْكَةِ عَمَّنْ سِوَاكَ

(المقارب) ص ١٥

سے دلّا قاتِ اہلِ لدھیان

وَكَحْكَمْ فَالْخِيْنُ قَدْ أَغْطَسَكَ

(الخفيف) ص ١٧٥

**أَنْتَ أَنْتَ الْمُهَمَّةُ**

بھی تھاںی، نقلت: لُصلیٰ وَرَاكَ

١٧٥ (الخلف) ص

قالبة اللام

فَادْبِثْ بِيَابِ الْدَّيْرِ وَأَخْلُقْ بِهِ النَّفَّالَةَ  
وَسَلِمْ عَلَى الرُّهْبَانِ وَأَخْطُطْ بِهِمْ رَخْلَةَ  
(الظَّوَيلَ) ص ٤٥

ما زلت روحك روجي تحفنا

نفرج الخيرة بالماء الزلالي

(الرمل) ص ٩٢

قافية الميم

شربنا على ذكر الحبيب مدافعة

سكتنا بها من قتل أن يخنق الكرم

(الطويل) ص ٦٢

وآخر قلباء ومن قلبه ثيم

ومن بحشى وحالى عنده مقدم

(البسيط) ص ٣٥

قافية التون

قلب أطاع وجذبه وجئنه

وخصى القوايل بسره ولسانه

عند العقيق من العيون لأنها

فقد العقيق ومن هم أغئانه

(الكامل) ص ٢١

أنا من أهوى ، ومن أهوى أنا

نحن رؤخان حلقاتهندنا

(الرمل) ص ٩٢

أنتَ بينَ الشَّفَافِ وَالْقَلْبِ تَجْزِيرِي  
يُشَلَّ جَرْنِي الْمُهَوَّعُ مِنْ أَجْفَانِي  
وَتُجْلِي الضَّمِيرُ جَسْوَفُ فَسَرَادِي  
كَخَلْوَلِ الْأَذْوَاحِ فِي الْأَنْدَانِ  
(الخفيف) ص ٩٢

مَنْظُومَةٌ كَالسُّرُورِ فِي هَائِهَا  
وَقَدْ حَوَّتْ مِسْرًا يَاغْلَاهِهَا  
كَانَهَا غَائِيَةً قَدْ تَسْدَدَتْ  
تُجْلِي عَلَى الْأَغْيَانِ فِي حَائِهَا  
وَرَاقَ مَغْنِي صَرْفِ رَاحَاتِهَا  
لِمُجْتَسِلِ مَسَايِّنَ يَدْمَارِهَا  
(السريع) ص ٢٢

قافية اهاء  
يَا مُحْرِقًا بِالنَّارِ وَجْهَ مُجْبِرِهِ  
مَهْلًا فَيَا مَدَامِعِي تُطْفِرِهِ  
أَخْرِقْ بِهَا جَسَدِي وَكُلْ جَوَارِجِي  
وَأَخْرِصْ عَلَى قَلْبِي لَأَنَّكَ فِيهِ  
(الكامل) ص ١٦٣

قافية اليماء

ساق الألطان يطوي اليمن طي

فعمما خرج على ثنياً ثنياً

(الرمل) ص ٢٦



# مَرَاجِعُ التَّحْقِيقِ

أ - المطبوعات

ب - المخطوطات



## ١ - المطبوعات

- ١ - ابن خلدون : المقدمة (طبعه الأزهر ، ١٣٤٦ هجرية) .
- ٢ - ابن سينا : القصيدة العينية في النفس (طبعت عدة مرات ضمن مؤلفات ابن سينا)
- ٣ - ابن عربى : اصطلاح الصوفية (رسائل ابن عربى - حيدر آباد الدكن، المحدث).
- ٤ - : الفتوحات المكية ، تحقيق د. عثمان يحيى (المطبعة المصرية العامة للكتاب) .
- ٥ - ابن الفارض : الديوان (دار صادر ، بيروت ١٩٦٢) .
- ٦ - ابن منظور : لسان العرب (دار لسان العرب ، بيروت) .
- ٧ - أبو الكلام أزاد : وسائلونك عن ذي القرنين .. (تقديم د. عبد الحليم محمد ، دار الشعب) .
- ٨ - أحمد الماشمي : ميزان الذهب في صناعة شعر العرب (المكتبة التجارية الكبرى ، القاهرة) .
- ٩ - بدوى (عبد الرحمن) : شطحات الصوفية (وكالة المطبوعات ، الكويت ١٩٧٦) .
- ١٠ - البورينى (حسين) : شرح ديوان ابن الفارض ، للبيورى والنايلسى (دارتراث العربى - بيروت) .
- ١١ - بيرجسواسر : أصول نقد النصوص ونشر الكتب (جمعية حاضرات القيت بجامعة فاروق الأول سنة ١٩٣٢-٣١) إعداد وتقديم د. محمد البكرى (دار الكتب ، ١٩٦٩) .

- ١٢ - البيروني (أبوالريحان) : الآثار الباقية عن القرون الخالية (يسعى)  
١٩٢٣.
- ١٣ - التهانوى : كشاف اصطلاحات الفنون ، تحقيق د. لميسي  
عبدالبدیع الهيئة المصرية العامة للكتاب  
١٩٦٩.
- ١٤ - حامى (عبد الرحمن) : منطق الطهر ، ترجمة بدیع جمعه (دار الرائد  
العربي - القاهرة).
- ١٥ - الجرجانى : التعريفات (مكتبة لبنان - بيروت ١٩٦٩).
- ١٦ - الجيلى : الإنسان الكامل في معرفة الأوانس والأوائل  
(مطبعة صبح بالأزهر ١٩٦٠).
- ١٧ - الحلاج : أخبار الحلاج ، نشرة ماسينون وكراؤس  
(باريس ١٩٣٦).
- ١٨ - سامي منور : ملامح وحدة القصيدة في الشعر العربي (دار  
المعارف بمصر).
- ١٩ - الساعى : المقدمة في التصوف ، تحقيق وتقديم - يوسف  
زيدان (مكتبة الكليات الأزهرية) القاهرة  
١٩٨٦.
- ٢٠ - المصيروطي (د. حلال) : المزهري في علوم اللغة (مطبعة الحلبى ١٣٦١  
اللبنان) محررية).
- ٢١ - الشرقاوى (حسن) : ألفاظ الصوفية ومعانيها (دار الكتب الجامعية  
١٩٧٥).
- ٢٢ - عبد السلام (هارون) : تحقيق النصوص ونشرها (مكتبة الخانقى  
١٩٨٧)

- ٢٢ - الغزالى (أبو حامد) : إحياء علوم الدين (القاهرة ١٣٤٨ هجرية).
- ٢٤ - القاشانى : اصطلاحات الصوفية ، تحقيق د. محمد كمال جعفر (المطبعة المصرية العامة للكتاب ١٩٨١).
- ٢٥ - الكلبازى : التعرف لمذهب أهل التصوف ، تحقيق وتقديم د. محمود أمين النساوى (مكتبة الكلبات الأزهرية ١٩٨٠).
- ٢٦ - المتنى : ديوان المتنى (دار صادر - بيروت).
- ٢٧ - محمد مصطفى حلبي : ابن الفارض والحسب الإلهى (دار المعارف عصر).
- ٢٨ - محمود مصطفى : أهدى سبيل إلى علمي الخليل (مطعمة الخليلى القاهرة ١٩٣٦).
- ٢٩ - المكى (أبو طالب) : قوت القلوب (القاهرة ١٣٥١ هجرية).
- ٣٠ - هلال (محمد غنيم) : مختارات من الشعر الفارسى (الدار القومية للطباعة والنشر، ١٩٦٥).

## **ب - المخطوطات**

- ٣١ - ابن حبيب الصدقى : تالية ابن حبيب (نسخة ضمن مجموعة رقم ٢٥٥١، دار الكتب بالقاهرة).
- ٣٢ - أبو الفتح السمرجى : تخييس عينية الجيلسى (خطوطة بلدية الإسكندرية)
- ٣٣ - الجيللى : النادرات العينية (عدة نسخ).
- ٣٤ - عبد المادى السوردى : ديوان شعر (نسخة ضمن مجموعة رقم

- ١٥٥٥/ج أدب مكتبة بلدية الإسكندرية ) .
- ٣٥ - النابلسي : شرح عبيدة الجليلي (عدة نسخ) .
- ٣٦ - : الرد المبين على متყعع العارف عيسى الدين (نسخة ضمن مجموعة رقم ١٣٦٢ / تصوف ، دار الكتب بالقاهرة) .
- ٣٧ - : رد المغربي عن الطعن في الششوی (نسخة ضمن مجموعة رقم ٦٢٢ / تصوف ، دار الكتب المصرية بالقاهرة) .

## م الموضوعات الكتاب

|     |                                           |
|-----|-------------------------------------------|
| ٧   | في محل الإهداء                            |
| ٩   | تمهيد .....                               |
| ١٥  | أولاً : منهج التحقيق التقليدي .....       |
| ١٧  | - الجليلي .....                           |
| ١٩  | - النادرات العينية .....                  |
| ٢٠  | - المعارف الغربية .....                   |
| ٢٧  | - الأصول الخططية .....                    |
| ٣٢  | - وصف نسخ التحقيق .....                   |
| ٤٣  | - المقابلة بين النسخ .....                |
| ٤٤  | - المرواش و الكشافات .....                |
| ٤٦  | - ملاحظات التحقيق .....                   |
| ٤٩  | - خاتمة المخطوطات .....                   |
| ٥٧  | - رمز التحقيق .....                       |
| ٥٩  | ثالثاً : النادرات العينية للجليلي .....   |
| ١٥٩ | ثالثاً : مقتطفات من المعارف الغربية ..... |
| ١٦١ | - لـ النابلي .....                        |
| ٢١٧ | رابعاً : كشافات التحقيق .....             |
| ٢١٩ | - كشاف الآيات القرآنية .....              |
| ٢٢١ | - كشاف الأحاديث الشريفة والقدسية .....    |
| ٢٢٣ | - كشاف الأخبار .....                      |

|     |                      |
|-----|----------------------|
| ٢٢٧ | ..... كشاف المصطلحات |
| ٢٣٢ | ..... كشاف القوافي   |
| ٢٣٩ | ..... مراجع التحقيق  |

## كتب الدكتور يوسف زيدان

- ١ - المقدمة في التصوف ، لأبي عبد الرحمن السعدي (تحقيق وتحقيق) .  
الطبعة الأولى : مكتبة الكليات الأزهرية بالقاهرة ١٩٨٧ .  
الطبعة الثانية : دار الجليل بيروت ١٩٩٨ .
- ٢ - عبد الكريم الجليلي فيلسوف الصوفية (تأليف) .  
الطبعة الأولى : الهيئة المصرية العامة للكتاب (سلسلة أعلام العرب) .  
الطبعة الثانية : دار الجليل بيروت ١٩٩٣ .
- ٣ - الفكر الصوفي عند عبد الكريم الجليلي ، دراسة مقارنة (تأليف) .  
الطبعة الأولى : دار النهضة العربية بيروت ١٩٨٨ .  
الطبعة الثانية : مكتبة مدحول بالقاهرة ١٩٩٦ .  
الطبعة الثالثة : دار الأمين بالقاهرة ١٩٩٨ .
- ٤ - شرح فصول أبقرط لابن النفيس (دراسة وتحقيق) .  
الطبعة الأولى : دار العلوم العربية بيروت ١٩٨٨ .  
الطبعة الثانية : الدار المصرية اللبنانية ، القاهرة وبيروت ١٩٩٠ .
- ٥ - شعراء الصوفية المجهولون (تأليف) .  
الطبعة الأولى : موسسة الأخبار بالقاهرة ١٩٩١ .  
الطبعة الثانية : دار الجليل بيروت ١٩٩٦ (طبعه مزيدة منقحة)
- ٦ - ديوان عبد القادر الجيلاني (دراسة وتحقيق) .

- الطبعة الأولى : مؤسسة الأخبار بالقاهرة ١٩٩١ .
- الطبعة الثانية : دار الجليل بيروت (تحت الطبع) .
- ٧ - ديوان عفيف الدين التلمساني (دراسة وتحقيق) .
- الجزء الأول : مؤسسة الأخبار بالقاهرة ١٩٩١ .
- ٨ - قصيدة النادرات العينية للجيلى مع شرح النابلاسى (دراسة وتحقيق) .
- الطبعة الأولى : دار الجليل بيروت ١٩٨٨ .
- الطبعة الثانية : دار الأمين بالقاهرة ١٩٩٨ .
- ٩ - الطريق الصوفي وفروع القادرية بمصر (تأليف) .
- الطبعة الأولى : دار الجليل بيروت ١٩٩١ .
- ١٠ - عبد القادر الجيلانى، باز الله الأشهب (تأليف) .
- دار الجليل بيروت ١٩٩١ .
- ١١ - رسالة الأعضاء ، لابن النفيس (دراسة وتحقيق) .
- الدار المصرية اللبنانية بالقاهرة وبيروت ١٩٩١ .
- ١٢ - المختصر في علم الحديث النبوى ، لابن النفيس (دراسة وتحقيق) .
- الدار المصرية اللبنانية ، القاهرة وبيروت ١٩٩١ .
- ١٣ - المختار من الأطعمة ، لابن النفيس (دراسة وتحقيق) .
- الدار المصرية اللبنانية ، القاهرة وبيروت ١٩٩٢ .

٤ - شرح مشكلات الفتوحات المكية، لعبد الكريم الجيلاني (دراسة وتحقيق) .

الطبعة الأولى : دار سعاد الصباح بالقاهرة ١٩٩٢ .

الطبعة الثانية : دار الأمين ، بالقاهرة ١٩٩٨ .

٥ - فوائح الجمال وفوائح الجلال، لنجس الدين كثيري (دراسة وتحقيق)

الطبعة الأولى : دار سعاد الصباح بالقاهرة ١٩٩٣ .

الطبعة الثانية : الدار المصرية اللبنانية بالقاهرة وبيروت ١٩٩٨ .

٦ - التراث المجهول ، إطلاعات على عالم المخطوطات (تأليف) .

الطبعة الأولى : دار الأمين بالقاهرة ١٩٩٤ .

الطبعة الثانية : دار المعرفة الجامعية بالإسكندرية ١٩٩٥ (طبعة جامعية خاصة)

الطبعة الثالثة : دار الأمين بالقاهرة ١٩٩٧ .

٧ - فهرس مخطوطات جامعة الإسكندرية (الجزء الأول)

معهد المخطوطات العربية بالقاهرة ١٩٩٤ .

٨ - فهرس مخطوطات جامعة الإسكندرية (الجزء الثاني)

معهد المخطوطات العربية بالقاهرة ١٩٩٥ .

٩ - نوادر المخطوطات بمكتبة بلدية الإسكندرية .

برنامج الأمم المتحدة للتنمية U.N.D.P / الهيئة العامة لمكتبة الإسكندرية ١٩٩٥ .

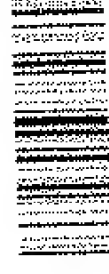
- ٢٠ - **لهرس مخطوطات رفاعة الطهطاوى (الجزء الأول)**  
**معهد المخطوطات العربية بالقاهرة ١٩٩٦.**
- ٢١ - **لهرس مخطوطات رفاعة الطهطاوى (الجزء الثاني)**  
**معهد المخطوطات العربية بالقاهرة ١٩٩٧.**
- ٢٢ - **لهرس مخطوطات رفاعة الطهطاوى (الجزء الثالث)**  
**معهد المخطوطات العربية بالقاهرة (١٩٩٨)**
- ٢٣ - **لهرس مخطوطات بلدية الإسكندرية (الجزء الأول :  
المخطوطات العلمية)**  
**الم الهيئة العامة للكتابة الإسكندرية ١٩٩٦.**
- ٤ - **بيان المخطوطات القرآنية بالإسكندرية .**  
**الم الهيئة العامة للكتابة الإسكندرية ١٩٩٦.**
- ٢٥ - **النقاء البحرين : نصوص نقدية**  
**الدار المصرية اللبنانية ، بالقاهرة وبيروت ١٩٩٧.**
- ٢٦ - **لهرس مخطوطات أبي العباس المرسي (الجزء الأول: التصوف،  
التفسير، السيرة، الحديث)**  
**الم الهيئة العامة للكتابة الإسكندرية ١٩٩٧.**
- ٢٧ - **حنى بن يقظان ، النصوص الأربع وميدوها .**  
**الطبعة الأولى : الهيئة العامة لقصور الثقافة (سلسلة الفلسفة والعلم)  
١٩٩٧.**

- الطبعة الثانية : دار الأمين ١٩٩٨ .
- ٢٨ - المطالبات : دراسات في التصوف .  
الدار المصرية اللبنانية بالقاهرة وبيروت ١٩٩٨ .
- ٢٩ - المطالبات : فضول في المتصل التراثي المعاصر .  
الدار المصرية اللبنانية بالقاهرة وبيروت ١٩٩٨ .
- ٣٠ - فهرس مخطوطات بلدية الإسكندرية (الجزء الثاني : التصوف وملحقاته)  
المطعة العامة لمكتبة الإسكندرية ١٩٩٨ .
- ٣١ - فهرس مخطوطات البحيرة : رشيد ودمهور  
مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي ، لندن ١٩٩٨ .
- ٣٢ - فهرس مخطوطات بلدية الإسكندرية (الجزء الثالث: مخطوطات التاريخ وملحقاته )  
المطعة العامة لمكتبة الإسكندرية (١٩٩٨)
- ٣٣ - علاء الدين (ابن القيس) القرشى ، إعادة اكتشاف  
الدار المصرية اللبنانية بالقاهرة وبيروت (تحت الطبع)





SERAGELDIN



IS01044

To: [www.al-mostafa.com](http://www.al-mostafa.com)